
 

 98 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

 

NALAR ḤIKMAH DALAM FATWA DSN-MUI TENTANG PENGGUNAAN DANA 
TIDAK BOLEH DIAKUI SEBAGAI PENDAPATAN (TBDSP) BAGI LEMBAGA 

KEUANGAN SYARIAH  
 

Achmad Nursobah, Muhajir 
Fakultas Syariah, Institut Agama Islam An-Nawawi Purworejo 

 cahayapagi87@gmail.com, muhajirmadruslam@gmail.com 

 
Abstrak 
Penelitian ini membahas penerapan teori at-ta‘līl bil ḥikmah sebagai dasar fundamental 
dalam perumusan Fatwa DSN-MUI No. 123/DSN-MUI/XI/2018 tentang Dana yang Tidak 
Boleh Diakui sebagai Pendapatan (TBDSP). Dengan menggunakan metode kualitatif 
normatif dan pendekatan uṣūl al-fiqh yang berlandaskan pada teori at-ta‘līl bil ḥikmah 
sebagaimana dikembangkan oleh Musṭhafa Syalabi, studi ini menelaah bagaimana ḥikmah 
(kebijaksanaan) berfungsi sebagai landasan utama dalam penetapan hukum, menggantikan 
dominasi pendekatan berbasis ‘illah tradisional. Data dikumpulkan melalui studi dokumen 
terhadap fatwa DSN-MUI, dalil-dalil syar‘i, serta atsar sahabat yang menjadi rujukan utama, 
dan dianalisis secara deskriptif-analitis terhadap literatur fikih klasik maupun kontemporer 
yang relevan dengan teori ta‘līl, maqāṣid, dan kaidah fikih. Teori ini menekankan nilai 
keadilan, kemanfaatan, keseimbangan, etika, dan kemudahan sebagai dimensi penting 
dalam perumusan fatwa yang relevan dan adaptif. Temuan menunjukkan bahwa fatwa 
TBDSP tidak hanya memenuhi tuntutan normatif hukum Islam, tetapi juga memberikan 
solusi kontekstual terhadap problematika ekonomi modern. Dengan menyalurkan dana 
nonhalal untuk kepentingan sosial seperti pembangunan masjid dan beasiswa, fatwa ini 
menjamin perlindungan hukum, integritas moral, dan kemaslahatan publik. Dengan 
demikian, pendekatan at-ta‘līl bil ḥikmah menjadi fondasi metodologis yang signifikan dalam 
pengembangan fatwa yang responsif terhadap tantangan kontemporer sekaligus tetap 
berakar kuat pada prinsip-prinsip hukum Islam. 
Kata kunci: TBDSP, Hukum Islam, Ḥikmah, Rasionalitas Hukum, Dana Non-halal 

 
Abstract  
This study examines the application of the theory of at-ta‘līl bil ḥikmah as a foundational 
basis in the formulation of DSN-MUI Fatwa No. 123/DSN-MUI/XI/2018 concerning Funds 
That Cannot Be Recognized as Income (TBDSP). Utilizing a normative qualitative method 
and a uṣūl al-fiqh approach grounded in the theory of at-ta‘līl bil ḥikmah as developed by 
Muṣṭafā Shalabī, the study investigates how ḥikmah (wisdom) functions as the primary 
rationale in legal determination, replacing the dominance of traditional ‘illah-based 
reasoning. Data were collected through document analysis of the DSN-MUI fatwa, Islamic 
legal evidences (dalīl shar‘ī), and companion traditions (athar al-ṣaḥābah) cited as 
foundational references. These were analyzed through descriptive-analytical methods using 
classical and contemporary fiqh literature related to ta‘līl, maqāṣid, and legal maxims. The 
theory emphasizes justice, utility, balance, ethics, and ease as essential dimensions in 
formulating legal rulings that are both relevant and adaptive. The findings reveal that the 
TBDSP fatwa not only fulfills the normative requirements of Islamic law but also offers 
contextual solutions to modern economic challenges. By directing non-halal funds toward 
social purposes such as mosque construction and scholarships, the fatwa ensures legal 
protection, moral integrity, and public benefit. Accordingly, the at-ta‘līl bil ḥikmah approach 
serves as a significant methodological foundation for the development of fatwas that are 
both responsive to contemporary dynamics and firmly rooted in Islamic legal principles. 
Keywords: TBDSP, Islamic Law, Ḥikmah, Legal Reasoning, Non-Halal Funds 

mailto:cahayapagi87@gmail.com


 

 99 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

 
 

 
Pendahuluan (Arial, 11 ppt, bold) 

Di sisi lain problem dan permasalahan kehidupan manusia semakin hari kian 
bertambah kompleks dan beragam. Permasalahan-permasalahan yang awalnya dapat 
dijawab secara eksplisit oleh kedua sumber pokok ajaran Islam tersebut, seiring dengan 
berjalannya waktu dan semakin kompleksnya permasalahan kehidupan manusia, mulai 
bermunculan permasalahan-permasalahan baru yang belum ditemukan jawabannya di 
dalam kedua sumber hukum Islam tersebut. Di sinilah fatwa para ulama sangat dibutuhkan 
dan mempunyai peran penting dalam hukum Islam. Fatwa yang harus dikeluarkan dengan 
menggunakan pranata ijtihad merupakan upaya sungguh-sungguh dalam menjawab 
permasalahan baru yang muncul digali dari dua sumber hukum Islam tersebut (Amin, 2017).  

Hukum dalam bidang ekonomi syariah tergolong hukum yang bersifat dinamis 
(mutaghayyirat), sehingga akan mengalami perubahan sesuai dengan perubahan ‘illahnya. 
Karena itu, Hukum dalam bidang ekonomi syariahmerupakan lahan yang luas untuk 
melakukan ijtihad, karena perkembangannya yang begitu cepat dan belum dibahas 
hukumnya oleh para ulama terdahulu, serta masih sedikitnya pendapat ahli fikih 
kontemporer tentang masalah ini (Amirullah et al., 2022). Untuk tujuan pembaruan hukum 
Islam (fikih), para ulama sebenarnya sudah cukup menyediakan landasan metodologi 
(manhaj) yang kokoh. Memahami fikih sebatas pada kumpulan hukum Islam tidaklah sesuai 
dengan ajaran agama. Oleh karenanya, pembaruan hukum Islam merupakan suatu 
keniscayaan, terutama di era yang sangat cepat perubahannya ini. Gerakan perubahan 
yang luar biasa sebagai akibat kemajuan di bidang industri, perdagangan, jasa, kontrak 
perjanjian, teknologi, komunikasi, dan lain-lain mengharuskan senantiasa adanya 
pengembangan dan pembaruan dalam hukum Islam (fikih) (Rahmi et al., 2024).  

Di antara faktor-faktor yang mendorong perlunya pembaruan hukum Islam saat ini 
adalah sebagai berikut: Pertama, perubahan sosial dan politik yang signifikan 
mengharuskan para fuqaha untuk merevisi pendapat ulama terdahulu yang tidak lagi 
relevan dengan konteks masyarakat modern. Kedua, perkembangan ilmu pengetahuan dan 
teknologi memberikan dampak besar dalam mencari pendapat yang lebih kuat (rajih) di 
antara pandangan fiqh klasik. Dengan dukungan ilmu eksakta dan teknologi, fuqaha dapat 
menelaah kembali hukum-hukum yang ada dan menyesuaikannya dengan kompleksitas 
kondisi kontemporer. Ketiga, tuntutan zaman menuntut fuqaha untuk mengadaptasi 
pandangan dan fatwa yang lebih memudahkan (taisir) serta menghindari kesulitan (al-haraj) 
dalam aspek hukum, baik di bidang ibadah maupun muamalat. Keempat, munculnya kasus-
kasus baru yang belum pernah dibahas oleh fuqaha klasik menuntut adanya ijtihad baru 
untuk merespons tantangan zaman (Muhimmah et al., 2022).  

Dalam kajian fiqh dan ushul fiqh, rasionalisasi hukum dengan hikmah atau at-ta’līl bil 
ḥikmah merupakan pendekatan penting dalam penetapan fatwa dan hukum. Pendekatan ini, 
sebagaimana diungkapkan oleh Mushtafa Syalabi, menekankan bahwa hikmah atau unsur 
kebijaksanaan harus menjadi dasar utama dalam penetapan hukum, berbeda dengan 
pandangan umum yang lebih menekankan pada ‘illat (sebab) sebagai landasan hukum 
(Syalabī, 1981). Menurut Syalabi, fatwa seharusnya mencerminkan hikmah yang relevan 
dengan kenyataan sosial masyarakat, berangkat dari analisis induktif (istiqra’) untuk 
mengakomodasi dinamika kebutuhan dan konteks lokal. Dalam hal ini, hikmah mencakup 
beberapa unsur krusial seperti keadilan, kemanfaatan, keseimbangan, etika, dan 
kemudahan. Keadilan menuntut agar setiap fatwa tidak hanya bermanfaat bagi segelintir 
orang, tetapi juga memberikan perlindungan dan keseimbangan bagi seluruh masyarakat. 
Kemanfaatan harus memastikan bahwa setiap keputusan hukum memberikan dampak 
positif yang signifikan. Keseimbangan dan moderasi memastikan bahwa fatwa tidak 



 

 100 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

bersikap ekstrem, sementara etika dan moralitas menjamin bahwa setiap keputusan 
mencerminkan nilai-nilai tinggi yang diterima masyarakat. Kemudahan, di sisi lain, 
mencakup fleksibilitas dan adaptabilitas terhadap perubahan zaman untuk menjaga 
relevansi fatwa dalam konteks kontemporer (Aldershawi, 2022).  

Pembahasan ini akan mengeksplorasi penerapan prinsip at-ta’līl bil ḥikmah dalam fatwa-

fatwa DSN-MUI, khususnya dalam konteks dana TBDSP (tidak boleh diakui sebagai 

pendapatan). Dana TBDSP yang diatur oleh fatwa DSN-MUI, merupakan dana yang tidak 

boleh diakui sebagai pendapatan oleh lembaga keuangan syariah. Fatwa DSN-MUI 

menekankan bahwa dana tersebut harus dikelola dengan ketat sesuai dengan prinsip-

prinsip syariah yang menekankan kehalalan dan kemaslahatan (Ariswanto, 2021; Taqyanto 

& Zahara, 2022). Dana ini dapat berasal dari berbagai sumber seperti transaksi yang 

melibatkan pendapatan bunga (riba), denda kontrak, atau dana dengan status kepemilikan 

tidak jelas, namun tidak dapat diterima secara langsung sebagai pendapatan. Fatwa ini 

menggarisbawahi pentingnya pengelolaan dana TBDSP yang tidak hanya mematuhi 

ketentuan syariah, tetapi juga memberikan manfaat luas bagi masyarakat melalui berbagai 

inisiatif sosial dan publik, seperti pembangunan masjid, beasiswa, dan bantuan bencana 

alam (Ariswanto, 2023; Ernawati, 2020). Dengan menerapkan prinsip at-ta’līl bil ḥikmah, 

fatwa ini berupaya memastikan bahwa pengelolaan dana dilakukan dengan bijaksana, adil, 

dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat, sambil menjaga integritas syariah. Analisis 

ini bertujuan untuk memahami bagaimana unsur-unsur hikmah diterapkan dalam 

pengelolaan dana TBDSP dan bagaimana pendekatan ini berkontribusi terhadap 

pengembangan praktik hukum Islam yang relevan dan adaptif dalam konteks kontemporer. 

 
 
Kajian Teori (jika ada) (Arial, 11 ppt, bold) 
At-Ta’līl bil Ḥikmah 

At-Ta’līl bil Hikmah menurut Asy-Syathibi adalah pendekatan untuk memahami hukum 
Islam dengan memperhatikan tujuan dan hikmah di balik setiap ketentuan, menekankan 
pentingnya maqasid al-shariah yang bertujuan mencapai kemaslahatan umat (Al-Syathibi, 
2002). Ia berpendapat bahwa setiap hukum harus memiliki alasan yang jelas dan relevan, 
serta perlu mempertimbangkan konteks sosial dan budaya saat diterapkan. Pendekatan ini 
juga memberikan fleksibilitas dalam penegakan hukum sesuai kebutuhan zaman, 
mendorong ijtihad untuk menggali hikmah yang mendasari hukum, sehingga hukum Islam 
tetap adaptif dan bermanfaat bagi masyarakat. Contohnya, larangan riba tidak hanya dilihat 
sebagai larangan, tetapi juga sebagai langkah untuk melindungi ekonomi masyarakat dari 
ketidakadilan (Ar-Raisuni, 2015).  

Pelaksanaan maksud-maksud syariat merupakan kewajiban yang harus diemban oleh 
para ulama berijtihad, dan tanggung jawab ini harus diteruskan kepada masyarakat yang 
dikenai taklif. Penerapan kaidah beramal berdasarkan maksud-maksud syariat bertujuan 
untuk mencapai kebaikan, tetapi perlu diwaspadai dua pendekatan yang berpotensi 
merugikan (Abu Thalib, 2005). Pertama, ketakutan untuk memperhatikan dan 
mengungkapkan maksud syariat, serta mengaitkan hukum dengan maksud tersebut. Kedua, 
kelebihan dalam mengklaim pemahaman terhadap maksud, yang sering kali didasarkan 
pada dugaan, tanpa mempertimbangkan hukum-hukum tekstual dari Al-Qur'an dan Sunnah. 
Kedua sikap ini, yang diungkapkan sebagai ketakutan dan kecerobohan, perlu dihindari 
untuk memastikan pemahaman yang benar terhadap syariat (Al-‘Arabī, 2017).  

Dalam konteks ini, penting untuk merujuk pada kontribusi Ahmad Raisuni yang 
menjelaskan bahwa hikmah dan maksud syariat digunakan secara sinonim. Sebagian besar 
fuqaha berpendapat bahwa hukum-hukum Allah ditetapkan untuk kebaikan dan manfaat 



 

 101 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

umat, yang dikenal sebagai maslahat (Maryati et al., 2022). Pemikiran Allal al-Fasi juga 
menekankan bahwa maksud syariat adalah tujuan dari hukum yang mengandung rahasia 
dan hikmah (Abū Ṭālib, n.d.). Hal ini menunjukkan bahwa penalaran hukum harus berfokus 
pada maslahat, yang merupakan tujuan dari syariat yang lebih luas. Di sisi lain, Abdul Qadir 
bin Harz Allah menggarisbawahi pentingnya pelestarian maksud-maksud syariat dalam 
penalaran hukum, menjadikannya sebagai prinsip utama dalam ijtihad (Uwair & Khālid, 
2020). Seiring dengan ini, terdapat perdebatan di kalangan usuliyin mengenai al-'illah 
(alasan hukum) dan hikmah. Terdapat tiga pandangan utama mengenai ta’līl: penolakan ta’līl 
dengan hikmah, pengizinan ta’līl secara mutlak, dan membedakan antara hikmah yang 
tampak dan tersembunyi. Pemahaman yang mendalam tentang al-'illah dan hikmah sangat 
penting untuk mencapai kepatuhan dalam syariat (Abu Thalib, 2005; Al-‘Āzimi & Al-‘Āzimi, 
2022; Zalbeh, 2023).  

Menurut Mushtafa Syalabi, at-ta’līl bil ḥikmah (rasionalisasi hukum dengan hikmah) 
merupakan asas utama dalam penentuan sebuah hukum, ia berbeda pendapat dengan para 
ulama pada umumnya yang lebih menekankan ‘illat sebagai landasan penetapan hukum. 
Menurut Syalabi, hukum atau fiqh yang difatwakan oleh para ulama justru unsur-unsur 
hikmah yang harus didahulukan, mengingat bahwa fatwa sangat dekat dengan kenyataan di 
Masyarakat. Hal ini dikarenakan kemunculan fatwa berangkat secara induktif atau dikenal 
dengan istilah istiqrā’(Syalabī, 1981).  

Menurutnya, syalabi at-ta’līl bil ḥikmah terdapat beberapa unsur yang harus ada 
dalam penetapan fatwa ataupun hukum Islam: 
1. Unsur Keadilan 

Keadilan menjadi salah satu pilar utama dalam penetapan fatwa, terutama 

dalam konteks fiqh muamalah. Setiap keputusan yang diambil harus adil dan tidak 

diskriminatif, dengan mempertimbangkan hak-hak semua pihak yang terlibat. 

Keadilan memastikan bahwa fatwa tidak hanya bermanfaat bagi segelintir orang, 

tetapi juga memberikan perlindungan dan keseimbangan bagi seluruh Masyarakat 

(Syalabī, 1981). Dalam hal ini, para mufti harus memiliki pemahaman yang 

mendalam tentang kondisi sosial dan ekonomi masyarakat untuk dapat 

mengeluarkan fatwa yang mencerminkan keadilan. Dengan demikian, keadilan 

dalam fatwa merupakan upaya untuk menciptakan harmoni dalam masyarakat, di 

mana semua individu merasa dihargai dan terlindungi (Munīr, n.d.).  

Dalam penetapan fatwa, penting untuk melakukan penilaian yang objektif dan 

transparan terhadap semua pihak yang terlibat. Hal ini mencakup analisis yang 

mendalam tentang fakta-fakta yang ada dan mendengarkan pandangan semua 

pihak. Misalnya, dalam kasus sengketa bisnis, penting bagi para mufti untuk 

mempertimbangkan argumen dari kedua belah pihak sebelum mengambil keputusan 

(Syalabī, 1981). Pendekatan yang adil dan transparan ini akan menghasilkan fatwa 

yang lebih dapat diterima oleh masyarakat, karena setiap pihak merasa bahwa 

suaranya didengar dan dipertimbangkan. Dengan demikian, penilaian yang objektif 

tidak hanya menguatkan legitimasi fatwa, tetapi juga membantu menciptakan 

kepercayaan di antara anggota masyarakat (Uwair & Khālid, 2020).  

Keadilan dalam fatwa juga harus mempertimbangkan konteks sosial dan 

budaya masyarakat. Setiap masyarakat memiliki nilai dan norma yang berbeda-beda, 

dan pemahaman tentang keadilan bisa bervariasi (Ainur Rifqi & Halil Thahir, 2019). 

Dalam hal ini, fatwa yang dikeluarkan harus sensitif terhadap perbedaan ini, agar 

dapat diterima oleh semua kalangan. Sebagai contoh, dalam penetapan fatwa 

mengenai warisan, penting untuk memahami tradisi lokal yang mungkin 

mempengaruhi pandangan masyarakat terhadap pembagian harta (Al-Ḥakami, 

1994). Dengan memperhatikan konteks sosial ini, keadilan dalam fatwa akan 



 

 102 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

terwujud secara lebih komprehensif, sehingga dapat menciptakan praktik hukum 

yang lebih harmonis dan berkelanjutan. 

2. Unsur Kemanfaatan dan Menghindari Kerugian (Darar) 
Kemanfaatan menjadi tujuan utama dalam setiap fatwa yang dikeluarkan. 

Fatwa harus memberikan manfaat yang nyata bagi masyarakat dan individu, serta 

memastikan bahwa semua keputusan yang diambil mempertimbangkan dampak 

positifnya (Aldershawi, 2022; Syalabī, 1981). Dalam konteks fiqh muamalah, 

kemanfaatan dapat dilihat dari berbagai aspek, mulai dari keuntungan ekonomi 

hingga kesejahteraan sosial. Misalnya, fatwa yang mendukung investasi dalam 

bidang pendidikan atau kesehatan akan membawa dampak positif yang lebih besar 

bagi masyarakat (Kultum & Hannan, 2020). Untuk itu, kemanfaatan bukan hanya 

sekadar hasil yang diharapkan, tetapi merupakan tanggung jawab para mufti untuk 

memastikan bahwa keputusan yang diambil memberikan kontribusi bagi kebaikan 

bersama. 

Menghindari kerugian (darar) adalah prinsip penting yang harus 

dipertimbangkan dalam penetapan fatwa. Setiap keputusan yang diambil harus 

mampu meminimalkan risiko dan dampak negatif yang mungkin timbul (Al-Askar, 

n.d.; Al-Bouthi, 1998). Dalam hal ini, para mufti perlu melakukan analisis mendalam 

tentang potensi kerugian dari setiap keputusan, baik secara langsung maupun tidak 

langsung. Sebagai contoh, fatwa yang mengizinkan transaksi tertentu harus 

memastikan bahwa transaksi tersebut tidak akan menimbulkan kerugian bagi salah 

satu pihak (Nasrulloh, 2014; Rahmi et al., 2024). Melalui pendekatan ini, fatwa akan 

lebih responsif terhadap kebutuhan masyarakat dan mampu mencegah terjadinya 

masalah yang lebih besar di kemudian hari. 

Kemanfaatan yang dijadikan acuan dalam fatwa harus berorientasi pada 

kesejahteraan umum. Dengan kata lain, fatwa tidak hanya harus bermanfaat bagi 

individu, tetapi juga harus memperhatikan dampaknya terhadap masyarakat secara 

keseluruhan. Misalnya, fatwa yang mendukung kegiatan sosial seperti zakat dan 

sedekah akan berkontribusi pada pengentasan kemiskinan dan peningkatan 

kesejahteraan masyarakat (Suleiman, 2022). Oleh karena itu, penting bagi para mufti 

untuk selalu mempertimbangkan kepentingan umum dalam setiap keputusan yang 

diambil. Dengan cara ini, fatwa dapat berfungsi tidak hanya sebagai panduan hukum, 

tetapi juga sebagai instrumen untuk meningkatkan kualitas hidup masyarakat. 

3. Unsur Keseimbangan dan Moderasi 
Keseimbangan merupakan elemen penting dalam penetapan fatwa. Fatwa 

tidak boleh bersikap ekstrem, baik dalam memberikan kemudahan maupun dalam 

ketegasan. Dengan kata lain, fatwa harus mampu menjaga harmoni antara 

kemudahan yang diberikan kepada masyarakat dan kewajiban untuk mematuhi 

prinsip-prinsip syariah (Aldershawi, 2022; Syalabī, 1981). Dalam hal ini, pendekatan 

moderat memastikan bahwa fatwa tetap relevan dan dapat diterima oleh masyarakat 

yang beragam, tanpa mengorbankan substansi hukum yang ada. Dengan 

keseimbangan ini, fatwa akan lebih mudah diterima dan diimplementasikan oleh 

masyarakat, serta mencegah potensi konflik yang mungkin timbul akibat keputusan 

yang terlalu kaku atau longgar (Thahir, 2018).  

Moderasi juga harus diinternalisasi dalam praktik hukum sehari-hari. Dalam 

konteks muamalah, moderasi berarti menghindari tindakan yang berlebihan atau 

ekstrem dalam bertransaksi. Misalnya, dalam penetapan fatwa mengenai jual beli, 

penting untuk memastikan bahwa ketentuan yang ditetapkan tidak terlalu ketat 



 

 103 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

sehingga menyulitkan pelaku usaha, tetapi juga tidak longgar sehingga berpotensi 

menimbulkan kerugian (Amirullah et al., 2022; Rahmadi et al., 2023). Dengan 

menjaga moderasi dalam praktik hukum, fatwa dapat menjadi pedoman yang 

konstruktif bagi masyarakat, sekaligus menciptakan lingkungan yang kondusif untuk 

berbisnis dan berinteraksi secara sosial. 

Keseimbangan juga harus dipertahankan antara tradisi dan inovasi dalam 

penetapan fatwa. Dalam dunia yang terus berubah, penting bagi para mufti untuk 

tetap terbuka terhadap perkembangan dan inovasi baru, tanpa mengabaikan nilai-

nilai tradisional yang telah ada (Musyarrofah, 2023). Sebagai contoh, dalam 

menghadapi produk keuangan modern, fatwa harus mampu menyeimbangkan antara 

penerimaan terhadap inovasi dan kepatuhan terhadap prinsip-prinsip syariah. 

Dengan cara ini, fatwa dapat tetap relevan dan adaptif terhadap perubahan zaman, 

serta mampu memberikan solusi yang seimbang bagi masyarakat (Qal’ah Ji, 1999).  

4. Unsur Etika dan Moral 
Etika dan moral merupakan dasar yang sangat penting dalam penetapan 

fatwa. Setiap keputusan harus mencerminkan nilai-nilai etika yang tinggi dan 

moralitas, serta menjaga integritas syariah (Syalabī, 1981). Dalam konteks fiqh 

muamalah, etika berperan dalam menentukan bagaimana setiap transaksi dilakukan 

dengan cara yang baik dan adil. Fatwa yang berlandaskan etika akan lebih mudah 

diterima oleh masyarakat, karena mencerminkan nilai-nilai yang dipegang oleh 

komunitas tersebut. Dengan demikian, etika menjadi alat untuk menjaga kredibilitas 

dan legitimasi fatwa di mata masyarakat (Aguilika, 2023).  

Implementasi nilai-nilai moral dalam fatwa tidak hanya mencakup aspek legal, 

tetapi juga aspek sosial dan kemanusiaan. Para mufti harus mempertimbangkan 

dampak sosial dari setiap keputusan yang diambil, serta bagaimana keputusan 

tersebut akan mempengaruhi hubungan antar individu dalam masyarakat (Tazkia, 

2021). Misalnya, fatwa yang mengatur transaksi harus memperhatikan tidak hanya 

keuntungan finansial, tetapi juga dampaknya terhadap hubungan sosial dan 

solidaritas antaranggota masyarakat. Dengan cara ini, fatwa tidak hanya berfungsi 

sebagai panduan hukum, tetapi juga sebagai instrumen untuk membangun 

hubungan yang harmonis dalam komunitas. 

Kualitas fatwa sangat dipengaruhi oleh tanggung jawab moral para mufti. 

Dalam menegakkan hukum syariah, mereka harus memiliki kesadaran yang tinggi 

terhadap konsekuensi dari setiap keputusan yang diambil (Suleiman, 2022). 

Tanggung jawab moral ini mencakup kejujuran, integritas, dan komitmen untuk 

melayani kepentingan masyarakat. Fatwa yang dikeluarkan tidak hanya menjadi 

sekadar keputusan hukum, tetapi juga menjadi manifestasi dari etika dan moral yang 

tinggi. Dalam jangka panjang, pendekatan ini akan memperkuat kepercayaan 

masyarakat terhadap fatwa dan peran para mufti sebagai pembimbing moral dalam 

kehidupan sehari-hari. 

5. Unsur Kemudahan (Fleksibilitas dan Adaptabilitas) 
Kemudahan dalam penetapan fatwa mencakup aspek fleksibilitas dan 

adaptabilitas terhadap perubahan zaman. Fatwa harus dapat menyesuaikan diri 

dengan perkembangan sosial, ekonomi, dan budaya yang dinamis (Syalabī, 1981). 

Hal ini penting agar fatwa tidak terjebak dalam pandangan kaku yang mungkin tidak 

relevan dengan realitas masyarakat saat ini. Dengan menerapkan kemudahan, para 

mufti dapat memberikan jawaban yang sesuai dengan tuntutan zaman tanpa 

mengorbankan prinsip-prinsip syariah yang ada. Ini juga akan membuat masyarakat 



 

 104 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

merasa lebih terhubung dengan hukum yang ditetapkan, sehingga mereka lebih 

mungkin untuk mematuhi fatwa tersebut (Asni, 2021).  

Adaptasi terhadap perubahan sosial adalah kunci untuk memastikan bahwa 

fatwa tetap relevan. Dalam menghadapi berbagai tantangan baru, seperti kemajuan 

teknologi dan perubahan pola hidup masyarakat, sangat penting bagi para mufti 

untuk mengkaji ulang dan memperbarui fatwa yang ada (Ainur Rifqi & Halil Thahir, 

2019). Dengan cara ini, fatwa tidak hanya akan bermanfaat dalam konteks saat ini, 

tetapi juga mampu memberikan panduan yang berguna di masa depan. Misalnya, 

fatwa mengenai transaksi digital harus mempertimbangkan implikasi baru yang 

muncul dari kemajuan teknologi, sehingga masyarakat dapat bertransaksi dengan 

aman dan sesuai syariah. 

Fleksibilitas dalam praktik hukum juga penting untuk memastikan bahwa fatwa 

dapat diterapkan secara efektif. Para mufti harus mampu menyesuaikan pendekatan 

mereka berdasarkan konteks spesifik di mana fatwa tersebut diterapkan (Aldershawi, 

2022). Misalnya, dalam situasi darurat atau kebutuhan mendesak, fatwa mungkin 

perlu memberikan kemudahan tertentu untuk menjaga kesejahteraan masyarakat. 

Dengan menjaga fleksibilitas ini, fatwa dapat menjadi solusi yang responsif terhadap 

kebutuhan masyarakat, sambil tetap berpegang pada prinsip dasar syariah (Al-

Uwwān, 2014). Oleh karena itu, kemudahan dalam penetapan fatwa bukan hanya 

sekadar memberikan kelonggaran, tetapi juga mencerminkan komitmen untuk 

menjaga keseimbangan antara kemudahan dan kepatuhan terhadap hukum syariah.  

 
Metode Penelitian (Arial, 11 ppt, bold) 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif normatif dengan pendekatan analisis 
ushul fiqh khususnya melalui teori at-ta‘līl bil ḥikmah sebagaimana dikembangkan oleh 
Musṭhafa Syalabi. Penelitian ini dilakukan dengan menelaah dokumen primer berupa Fatwa 
DSN-MUI No. 123/DSN-MUI/XI/2018 serta dalil-dalil syar‘i dan aṡar sahabat yang menjadi 
dasar penyusunan fatwa. Selain itu, penelitian juga menelaah literatur fikih klasik dan 
kontemporer, khususnya karya-karya terkait at-ta‘līl, dan kaidah fikih. Teknik analisis yang 
digunakan adalah deskriptif-analitis, yakni dengan memetakan dan mengevaluasi 
argumentasi hukum fatwa menggunakan pendekatan hikmah sebagai asas rasionalisasi 
hukum. Penelitian ini bertujuan untuk memahami secara lebih dalam bagaimana konsep 
hikmah dan tujuan syariah (maqāṣid) berperan dalam penyusunan fatwa DSN-MUI tentang 
dana TBDSP, dan sejauh mana prinsip-prinsip tersebut memberikan landasan yang kuat 
untuk menjawab tantangan hukum ekonomi syariah kontemporer. 

 
Hasil dan Pembahasan (Arial, 11 ppt, bold) 
Kontruksi Fatwa DSN-MUI Tentang Dana TBDSP 

DSN-MUI dalam menetapkan fatwa tentang dana TBDSP Menyusun sesuai dengan 

hirarki istinbath (penetapan) hukum, seperti halnya dalam khazanah fiqhiyyah. Di awali 

dengan memaparkan pijakan fatwanya pada dalil al-Quran. Berikut dalil al-Quran yang 

dipakai oleh DSN-MUI 

1. Q.S. an-Nisa’ (4):29: “Hai orang-orang yang beriman, berdaganglah tanpa 
bermusyawarah dengan orang lain, dan janganlah kamu membagi hartamu dengan 
jalan yang bathil” 

2. Q.S. al-Ma’idah (5) “...Dan tolong-menolonglah kamu dalam kebaikan dan kebenaran, 
dan janganlah kamu tolong-menolong dalam kezhaliman dan kemungkaran... 

3. Q.S. al-Baqarah (2):27: “Dan Allah telah meridhoi jual beli dan mengharamkan riba...” 



 

 105 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

Bila melihat dari kutipan-kutipan dalil Al-Quran yang dipaparkan oleh DSN-MUI tidak 

terkait secara tekstual dengan dana TBDSP, karena ketiga ayat tersebut adalah moral atau 

prinsip dalam ekonomi syariah. 

Konstruksi kedua ialah memperkuat argumen berdasarkan hadis Rasulullah SAW 

yang tercatat dalam kitab Musnad Imam Ahmad bin Hanbal: 

Setelah jenazah itu, seorang wanita Quraisy mengundang Nabi SAW untuk makan. 

Rasulullah SAW menyentuh hidangan itu ketika dihidangkan, tetapi beliau menahan diri 

untuk tidak memakannya setelah mengetahui bahwa daging kambing telah diambil tanpa 

persetujuan pemiliknya. Karena itu, Rasulullah SAW membuang makanan itu. Wanita itu 

menjelaskan bahwa dia berharap dapat makan bersama Nabi dan para sahabatnya, tetapi 

tidak ada kambing yang tersedia di pasar. Amir bin Abu Waqqash membeli seekor kambing, 

tetapi ketika diminta untuk mengantarkannya, mereka tidak melakukannya. Akhirnya, utusan 

wanita itu menerima kambing dari keluarga Waqqash. Kemudian Rasulullah SAW memberi 

perintah untuk memberi makan para penghuni penjara (Hanbal, 2007).  

Berdasarkan analisis mendalam atas narasi hadits yang disampaikan, terdapat dua 

pokok bahasan utama yang perlu dikaji secara seksama. Pertama, saat Rasulullah 

melemparkan makanan yang kemudian diikuti dengan pernyataannya " Saya menemukan 

daging kambing yang telah diambil tanpa persetujuan pemiliknya." Pernyataan ini jelas 

mengindikasikan bahwa Rasulullah menyadari bahwa daging yang beliau genggam 

merupakan hasil perolehan yang tidak sah atau dapat dikategorikan sebagai yang tidak 

halal. Oleh karena itu, Rasulullah dengan tegas menolak untuk mengkonsumsi daging 

tersebut. Selanjutnya, yang menarik untuk dicermati adalah respons Rasulullah ketika 

wanita tersebut berupaya mengklarifikasi asal-usul daging yang telah beliau suguhkan. 

Rasulullah justru memerintahkan wanita tersebut untuk memberikan daging suguhannya 

kepada para tawanan. Ini dasar yang sangat penting bahwa kekayaan diperoleh secara 

tidak sah, tidak diperkenankan oleh Rasulullah untuk dikonsumsi secara pribadi. Namun, 

Rasulullah memperbolehkan pemanfaatan harta tersebut untuk disalurkan kepada pihak lain 

yang membutuhkan, dalam kasus ini adalah para tawanan. Dengan demikian, dapat diambil 

nilai bahwa Rasulullah sangat menekankan prinsip kehalalan dalam perolehan harta dan 

melarang penggunaannya untuk kepentingan individu, meskipun memperbolehkannya untuk 

didistribusikan kepada pihak lain yang membutuhkan (Aninda, 2022; Ariswanto, 2021).  

Untuk memperkuat fatwanya, DSN-MUI juga mengutip atsar Sahabat Abdullah bin 

Mas’ud.  

Dari Abi Wa'il ia berkata; "Abdullah bin Mas'ud ra pernah saat hend{tk melunasi harganya, 

pen| ternyata pemililcnya membeli budak perempuan seharga tujuh ratus dirham; (dan pada 

menghilang (tidak diketahui keberadaannya, pent). Lantas beliau pun mencarinya selama 

setahun. Setelah itu, ia pergi menuju masjid dan mensedekahknn uang tersebut dan 

mengatakan: 'Ya Allah, sedekah ini miliknya; dan jika ia tidak rela, maka pahalanya untuk 

saya."'(Nasional-MUI, 2018) 

DSN-MUI juga mengutip beberapa kaidah fikih, sebagai berikut: "Pada dasarnya, 

segala bentuk muamalat itu boleh dilakuknn kecuali ada dalil yang mengharamkannya."(al-

Zarqa, 1989) Tampaknya DSN-MUI menggunakan Kaidah ini digunakan untuk menjelaskan 

bahwa fatwa tentang TBDSP meruakan innovasi yang sejalan dengan prinsip bahwa selama 

belum ada dalil ataupun illat yang mengharamkan, maka semua inovasi terhadap fatwa 

diperbolehkan. 

DSN-MUI mengutip kaidah fiqh "Setiap utang piutang yang mendatangkan manfaat 

bagi yang berpiutang adalah riba jika dipersyaratkan di awal" untuk menegaskan larangan 

riba dalam praktik keuangan syariah. Ini bertujuan untuk menjaga integritas lembaga 



 

 106 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

keuangan syariah dan memastikan bahwa transaksi yang dilakukan tidak merugikan pihak 

manapun. Penegasan ini juga mendorong transparansi dan keadilan, sehingga hubungan 

antara kreditur dan debitur dapat dilakukan secara seimbang dan adil. 

Selain itu, pengutipan kaidah "Di mana terdapat kemaslahatan, di sana terdapat 

hukum Allah" menunjukkan komitmen DSN-MUI untuk mengedepankan prinsip 

kemaslahatan dalam setiap fatwa yang dikeluarkan. Ini mencerminkan bahwa keputusan 

yang diambil tidak hanya berdasarkan aspek legalitas, tetapi juga mempertimbangkan 

dampak sosial dan ekonomi bagi masyarakat. Dengan pendekatan ini, fatwa diharapkan 

dapat memberikan manfaat yang lebih luas dan relevan, sehingga lebih mudah diterima dan 

diimplementasikan oleh masyarakat.  

Lembaga Keuangan Islam, Lembaga Bisnis Islam, dan Lembaga Ekonomi Islam 

(Dana TBDSP) tidak boleh mengakui dana tertentu sebagai pendapatan karena dana 

tersebut dikuasai atau diterima oleh lembaga tersebut, sesuai dengan Fatwa DSN-MUI. 

Pendanaan TBDSP dapat berasal dari sejumlah sumber, seperti: pertama, Transaksi yang 

melibatkan pendapatan bunga (riba), transaksi yang tidak sesuai dengan prinsip Syariah 

namun tidak bisa dihindari; kedua, Transaksi Syariah yang tidak mematuhi aturan, 

ketentuan, dan prasyarat yang ditetapkan; ketiga, Denda yang dikenakan karena melanggar 

ketentuan kontrak; dan keempat, Uang dengan status kepemilikan tidak jelas, yang 

pemiliknya dikenal tetapi tidak dapat ditemukan, atau yang pengembaliannya akan 

menghabiskan seluruh jumlah uang tersebut (Ernawati, 2020; Nasional-MUI, 2018).  

Lembaga keuangan Islam wajib mematuhi ketentuan Fatwa DSN-MUI dalam 

menjalankan kegiatan keuangannya. Salah satu kewajiban tersebut membuat rekening 

khusus untuk menampung TBDSP. Kepentingan umum dan umat Islam harus segera 

memanfaatkan dan menyalurkan dana TBDSP tersebut, dengan tetap mematuhi ketentuan 

syariah (Nasional-MUI, 2018).  

Dana TBDSP dapat disalurkan melalui berbagai cara yang diperbolehkan oleh Fatwa DSN-
MUI, seperti untuk mendukung pembangunan masjid, gedung publik, bakti sosial, dan 
bantuan bagi korban bencana alam. Dana tersebut juga dimanfaatkan untuk beasiswa, 
proyek yang melibatkan kerja bakti sosial untuk masyarakat kurang mampu dan inisiatif 
sosial lainnya yang sesuai dengan syariat Islam. Dana tersebut juga digunakan untuk 
mengajarkan dan mensosialisasikan keuangan, bisnis, dan ekonomi syariah. Fatwa ini 
melarang penggunaan Dana TBDSP untuk keperluan internal seperti periklanan, zakat, 
wakaf, pembayaran pajak, pelatihan karyawan, pemasaran produk, dan kegiatan yang 
bertentangan dengan hukum syariah ((DSN)-MUI, 2018). 

At-Ta’līl bil Ḥikmah dalam Fatwa DSN-MUI tentang Penggunaan Dana TBDSP 
1. Keadilan sebagai hikmah dalam fatwa 

Fatwa DSN-MUI tentang Dana TBDSP dibangun dengan prinsip keadilan melalui 

pendekatan at-ta’līl bil hikmah. DSN-MUI memulai fatwa ini dengan merujuk pada 

ayat-ayat Al-Qur'an yang menekankan moral ekonomi syariah, seperti larangan 

memakan harta secara batil (QS An-Nisa' 4:29) dan pentingnya tolong-menolong 

dalam kebaikan (QS Al-Ma'idah 5:2). Meskipun ayat-ayat tersebut tidak secara 

langsung membahas Dana TBDSP, mereka memberikan dasar etika yang kuat bagi 

pengambilan keputusan dalam ekonomi syariah. Fatwa ini juga mengutip hadits 

Rasulullah SAW yang menunjukkan pentingnya memperoleh kekayaan secara halal. 

Dalam hadits tersebut, Rasulullah SAW menolak makanan yang diperoleh tanpa izin 

pemiliknya, tetapi mengizinkan agar makanan tersebut diberikan kepada para 

tahanan. Ini menegaskan bahwa harta yang diperoleh secara tidak sah tidak boleh 

digunakan untuk kepentingan pribadi, tetapi bisa didistribusikan untuk kepentingan 

yang lebih luas. 



 

 107 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

Dalam pendekatan at-ta’līl bil hikmah, keadilan menjadi inti dari penetapan 

fatwa. DSN-MUI memastikan bahwa setiap keputusan yang diambil adil dan 

seimbang, tidak hanya menguntungkan satu pihak saja. Dalam konteks Dana TBDSP, 

lembaga keuangan syariah diwajibkan untuk memisahkan dana tersebut dan 

menyalurkannya untuk kepentingan masyarakat, seperti pembangunan masjid, 

bantuan sosial, dan pendidikan. Fatwa ini juga melarang penggunaan Dana TBDSP 

untuk kepentingan internal lembaga, seperti pemasaran atau pelatihan karyawan. 

Prinsip-prinsip fiqh yang digunakan, seperti "segala bentuk muamalah pada dasarnya 

diperbolehkan kecuali ada dalil yang melarang" dan "di mana terdapat kemaslahatan, 

di sana terdapat hukum Allah" menunjukkan bahwa fatwa ini bertujuan untuk 

menciptakan keadilan bagi semua pihak. Keputusan ini berupaya memastikan bahwa 

Dana TBDSP disalurkan untuk kemaslahatan umum, menjaga transparansi dan 

integritas lembaga keuangan syariah, serta menegakkan prinsip-prinsip keadilan dan 

keseimbangan dalam praktik keuangan sesuai dengan syariah. 

2. Pendekatan Unsur Kemanfaatan dan menghindari Kerugian 
Unsur kemanfaatan dan menghindari kerugian (darar) dalam fatwa DSN-MUI 

tentang Dana TBDSP menunjukkan bahwa fatwa ini disusun dengan tujuan 

memberikan manfaat yang luas bagi masyarakat sekaligus meminimalkan potensi 

kerugian. Prinsip kemanfaatan tercermin dalam ketentuan bahwa Dana TBDSP harus 

disalurkan untuk kepentingan sosial, seperti pembangunan masjid, bantuan untuk 

korban bencana, pendidikan, dan proyek-proyek sosial lainnya yang sesuai dengan 

syariah. Dengan demikian, fatwa ini tidak hanya memberikan manfaat bagi individu, 

tetapi juga berkontribusi pada kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan. 

Fatwa ini juga secara tegas mencegah terjadinya kerugian dengan melarang 

penggunaan Dana TBDSP untuk kepentingan yang melanggar syariah, seperti untuk 

periklanan, pelatihan karyawan, atau pembayaran pajak. Larangan ini bertujuan untuk 

memastikan bahwa dana yang diperoleh dari sumber yang tidak sesuai dengan 

syariah tidak digunakan untuk kepentingan pribadi, melainkan disalurkan untuk tujuan 

sosial yang lebih bermanfaat bagi banyak orang. Dengan pendekatan ini, DSN-MUI 

berupaya menghindari dampak negatif yang mungkin timbul dari penggunaan dana 

tersebut dalam konteks keuangan syariah. 

Fatwa DSN-MUI tentang Dana TBDSP tidak hanya mengedepankan aspek 

kemanfaatan bagi masyarakat, tetapi juga menjaga agar setiap keputusan yang 

diambil dapat meminimalkan risiko dan kerugian, baik bagi lembaga keuangan 

maupun bagi masyarakat luas. Fatwa ini dirancang untuk memberikan keseimbangan 

antara kepentingan ekonomi dan prinsip syariah, dengan tujuan akhir menjaga 

kemaslahatan umum. 

3. Pendekatan unsur Keseimbangan dan Moderasi 
Dalam menganalisis fatwa DSN-MUI tentang Dana TBDSP menggunakan 

pendekatan at-ta’līl bil hikmah pada unsur keseimbangan dan moderasi, kita dapat 

melihat bahwa fatwa ini dirancang untuk menjaga keseimbangan antara kepatuhan 

terhadap prinsip-prinsip syariah dan kebutuhan praktis masyarakat. Fatwa tersebut 

tidak terlalu kaku atau longgar, tetapi memberikan ruang yang moderat agar bisa 

diimplementasikan dengan baik di tengah masyarakat yang beragam. Keseimbangan 

ini terlihat dari pengaturan penggunaan Dana TBDSP untuk kepentingan sosial seperti 

pembangunan masjid, beasiswa, dan bantuan sosial, yang mengedepankan 

kemaslahatan tanpa melanggar aturan-aturan syariah. 



 

 108 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

Moderasi dalam fatwa ini juga tampak pada ketentuan yang melarang 

penggunaan dana untuk hal-hal yang dapat merugikan atau bertentangan dengan 

prinsip syariah, seperti promosi komersial atau pelatihan karyawan. Larangan tersebut 

menunjukkan adanya kehati-hatian agar fatwa tetap konsisten dengan nilai-nilai 

syariah, tetapi fleksibel dalam pemanfaatan dana untuk kepentingan umum. Ini 

menunjukkan bahwa fatwa menjaga keseimbangan antara kemudahan dan ketegasan 

dalam pelaksanaan hukum, memastikan bahwa dana digunakan dengan cara yang 

bermanfaat tanpa melanggar prinsip-prinsip Islam. 

Selain dari paparan di atas, fatwa ini juga mencerminkan keseimbangan antara 

tradisi dan inovasi. DSN-MUI mampu mengakomodasi inovasi dalam praktik keuangan 

modern, seperti pengelolaan dana yang berasal dari sumber-sumber yang tidak sesuai 

dengan syariah, sambil tetap mempertahankan prinsip-prinsip yang sudah mapan 

dalam hukum Islam. Fatwa ini tidak menolak perubahan yang dibawa oleh 

perkembangan zaman, tetapi tetap berpegang pada nilai-nilai keadilan dan 

kemaslahatan. Dengan pendekatan yang moderat, fatwa ini tetap relevan dan 

memberikan solusi hukum yang seimbang di tengah perubahan sosial dan ekonomi 

yang terus berkembang. 

4. Pendekatan unsur Etika dan Moral 
Analisis konstruksi fatwa DSN-MUI tentang Dana TBDSP dengan menerapkan 

teori etika dan moral sebagai unsur at-ta’līl bil hikmah menunjukkan bahwa fatwa ini 

sangat berlandaskan pada prinsip-prinsip etika syariah yang tinggi. Pada intinya, fatwa 

ini tidak hanya memperhatikan aspek legalitas tetapi juga dampak moral dan sosial 

dari dana yang berasal dari sumber yang tidak sesuai dengan prinsip-prinsip syariah, 

seperti riba, denda, dan pendapatan yang tidak halal. Dalam hal ini, DSN-MUI 

mengambil pendekatan yang sangat hati-hati dan bertanggung jawab dalam 

menyikapi dana tersebut, menegaskan bahwa dana tersebut tidak boleh digunakan 

untuk kepentingan pribadi atau untuk tujuan komersial, melainkan harus disalurkan 

untuk kepentingan sosial dan amal, seperti pembangunan masjid, bantuan bencana, 

atau pendidikan. 

Penggunaan ayat-ayat al-Quran dalam fatwa ini, meskipun tidak secara tekstual 

terkait dengan Dana TBDSP, menegaskan prinsip-prinsip etika dan moralitas dalam 

ekonomi syariah, seperti keadilan dalam perdagangan dan larangan riba. Penggunaan 

ayat-ayat ini mencerminkan bahwa fatwa tersebut tidak hanya berbicara dalam 

konteks transaksi keuangan, tetapi juga memperhatikan tanggung jawab moral dan 

etika dalam menjaga keadilan dan kehalalan harta yang diperoleh. Dengan demikian, 

prinsip moralitas menjadi landasan utama dalam keputusan yang diambil oleh DSN-

MUI. 

Hadis yang digunakan dalam fatwa ini memperlihatkan contoh nyata dari 

Rasulullah SAW yang menolak memakan daging yang diperoleh secara tidak sah, 

tetapi memerintahkan agar daging tersebut diberikan kepada para tawanan. Ini 

menunjukkan bahwa meskipun harta yang tidak halal tidak boleh dikonsumsi untuk 

kepentingan pribadi, harta tersebut dapat disalurkan kepada pihak yang 

membutuhkan, asalkan dalam konteks yang tidak melanggar syariat. Penerapan 

hikmah dalam hal ini adalah bagaimana DSN-MUI menyeimbangkan antara keadilan 

sosial dan pemeliharaan integritas moral, di mana harta yang tidak halal tidak 

dihancurkan begitu saja tetapi dialokasikan untuk kepentingan yang lebih luas bagi 

masyarakat. 



 

 109 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

Selain itu, atsar Abdullah bin Mas’ud yang digunakan juga menunjukkan bahwa 

harta yang tidak diketahui pemiliknya atau tidak dapat dikembalikan dapat 

disedekahkan. Ini menggarisbawahi pentingnya tanggung jawab moral untuk 

memastikan bahwa harta tidak digunakan secara sembarangan, tetapi dengan niat 

yang benar, yaitu membantu orang yang membutuhkan. Kaidah fiqh yang dikutip, 

seperti "segala bentuk muamalat itu boleh kecuali ada dalil yang mengharamkan" dan 

"setiap utang piutang yang mendatangkan manfaat bagi yang berpiutang adalah riba," 

menegaskan perlunya kehati-hatian dalam memastikan transaksi tidak menyalahi 

prinsip syariah dan tetap menjaga integritas moral dalam transaksi keuangan. 

Fatwa DSN-MUI ini juga sangat menekankan pentingnya maslahah (kebaikan 

umum) dengan mewajibkan penyaluran dana TBDSP untuk proyek sosial dan amal, 

yang mencerminkan komitmen etika untuk memberikan manfaat bagi masyarakat. 

Larangan penggunaan dana TBDSP untuk keperluan internal seperti iklan atau 

pelatihan karyawan menunjukkan bahwa fatwa ini benar-benar mengutamakan 

kepentingan umum dan memastikan bahwa dana tersebut digunakan untuk tujuan 

yang sah secara moral dan etis dalam Islam. 

5. Unsur kemudahan (Fleksibilitas dan Adaptabilitas) 
Unsur fleksibilitas dalam fatwa ini tampak dari cara DSN-MUI merespons realitas 

kontemporer dalam praktik keuangan Islam, terutama ketika berhadapan dengan 

sumber-sumber dana yang tidak sesuai dengan prinsip syariah, seperti pendapatan 

bunga atau dana yang status kepemilikannya tidak jelas. 

Fatwa ini menunjukkan fleksibilitas dalam pengelolaan dana TBDSP yang 

berasal dari transaksi yang tidak syariah, dengan ketentuan bahwa dana tersebut tidak 

boleh digunakan untuk kepentingan pribadi atau operasional lembaga keuangan 

syariah. Sebaliknya, DSN-MUI menetapkan bahwa dana tersebut harus disalurkan 

untuk kepentingan umum seperti pembangunan masjid, bantuan sosial, dan proyek 

yang bermanfaat bagi masyarakat. Pendekatan ini menegaskan adaptabilitas fatwa 

terhadap perkembangan sosial-ekonomi, di mana berbagai transaksi modern sering 

kali melibatkan dana yang mungkin tidak sesuai dengan syariat, namun tetap ada 

kebutuhan untuk mengelola dana tersebut dengan benar. Fatwa ini menawarkan 

solusi yang fleksibel dan realistis, yaitu dengan mengalokasikan dana yang tidak halal 

untuk amal sosial yang lebih luas, daripada sekadar melarang atau 

menghancurkannya. 

DSN-MUI menerapkan kaidah fiqh "Pada dasarnya, segala bentuk muamalat itu 

boleh dilakukan kecuali ada dalil yang mengharamkannya" untuk menegaskan bahwa 

inovasi dan adaptasi dalam hukum Islam diperbolehkan selama tidak bertentangan 

dengan prinsip syariah. Ini menunjukkan kemudahan dalam penetapan fatwa, di mana 

para mufti memberikan ruang bagi inovasi ekonomi dan keuangan dengan tetap 

berpegang pada batasan-batasan syariat. Fleksibilitas ini memungkinkan fatwa untuk 

terus relevan di tengah perkembangan ekonomi modern, seperti perbankan syariah 

dan transaksi keuangan digital, yang sering kali menghadapi situasi baru yang tidak 

secara langsung tercantum dalam literatur klasik fiqh. 

Selain itu, adaptabilitas fatwa ini juga tercermin dalam respons terhadap 

berbagai tantangan baru, seperti bagaimana DSN-MUI mengatur penggunaan dana 

dari pendapatan bunga atau transaksi yang tidak sah. Alih-alih menerapkan 

pendekatan yang kaku dengan menghancurkan atau menolak dana tersebut 

sepenuhnya, DSN-MUI memberikan solusi yang lebih adaptif, yaitu mendistribusikan 

dana tersebut untuk kemaslahatan umum. Ini mencerminkan prinsip syariah yang 



 

 110 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

berfokus pada kemaslahatan umat (maslahah mursalah), di mana dana yang mungkin 

tidak halal untuk dikonsumsi secara pribadi masih dapat bermanfaat bagi masyarakat 

luas jika disalurkan untuk proyek-proyek sosial yang sesuai dengan syariat. 

Fleksibilitas dalam fatwa ini juga diperkuat dengan prinsip bahwa setiap situasi 

darurat atau kebutuhan mendesak dapat menjadi pertimbangan untuk memberikan 

kelonggaran tertentu. Dalam konteks fatwa tentang Dana TBDSP, situasi di mana 

dana tersebut berasal dari sumber yang tidak sesuai dengan syariat dapat dianggap 

sebagai kondisi darurat dalam sistem keuangan modern. Fatwa DSN-MUI 

menyesuaikan diri dengan kenyataan bahwa dana semacam itu sering kali tidak dapat 

dihindari dalam operasional lembaga keuangan syariah. Dengan menyediakan jalur 

alternatif melalui penyaluran dana ke proyek amal dan sosial, fatwa ini 

menyeimbangkan antara keperluan adaptasi terhadap perubahan sosial dan tetap 

mematuhi prinsip-prinsip dasar hukum Islam. 

 
Kesimpulan 

Fatwa DSN-MUI tentang Dana TBDSP menerapkan prinsip at-ta'līl bil hikmah dengan 
menekankan keadilan, kemanfaatan, dan fleksibilitas. Fatwa ini memastikan bahwa dana 
dari sumber tidak syariah dialokasikan untuk kepentingan sosial, menghindari penggunaan 
untuk kepentingan pribadi. Keadilan tercermin dalam distribusi dana untuk pembangunan 
masjid dan bantuan sosial, sementara kemanfaatan dan fleksibilitas terlihat dalam adaptasi 
terhadap perubahan sosial-ekonomi tanpa mengabaikan prinsip syariah. Pendekatan ini 
menjaga keseimbangan antara kepatuhan hukum dan kebutuhan kontemporer, menjadikan 
fatwa relevan dan responsif terhadap dinamika zaman. 
 
Referensi (Arial, 11 ppt, bold) 
 
(DSN)-MUI, D. S. N. (2018). Fatwa DSN-MUI No. 123/DSN-MUI/XI/2018 Tentang 

Penggunaan Dana yang Tidak Boleh Diakui Sebagai Pendapatan Bagi 
Lembaga Keuangan Syariah, Lembaga Bisnis Syariah dan Lembaga 
Perekonomian Syariah. Dsnmui.or.Id. 

Abū Ṭālib, U. bin ’Alī M. (n.d.). Al-Ta’līl bi Al-Ḥikmah ’inda Al-Uṣūliyyīn wa Aṡaruhu fī 
Al-Fiqh Al-Islāmī. 

Abu Thalib, U. bin ’Ali M. (2005). Al-Ta’lil bi Al-Hikmah ’inda Al-Ushuliyyin wa 
Atsaruh fi Al-Fiqh Al-Islami. Jami’ah Al-Mulk Khalid. 

Aguilika, D. (2023). Etika Bisnis Syariah. CV. Eureka Media Aksara. 
Ainur Rifqi, M., & Halil Thahir, A. (2019). Maqasidi Interpretation; Building 

Interpretation Paradigm Based on Mashlahah. Millah: Journal of Religious 
Studies, 18(2), 335–356. https://doi.org/10.20885/millah.vol18.iss2.art7 

Al-‘Arabī, M. (2017). Al-Ta’līl bi Al-Ḥikmah ’inda Al-Uṣūliyyīn Muṣṭafā Syalabī 
Unmūẓajān. University Ahmad Dirayah. 

Al-‘Āzimi, L. M., & Al-‘Āzimi, Z. A.-H. Z. (2022). Al-Ta’līl bi Al-Ḥikmah ’inda Al-Āmidī 
wa Al-Baiḍāwī. Majallah Abhāts, 1(9), 390–412. https://doi.org/10.52840/1965-
009-001-011 

Al-Askar, M. bin A. bin M. (n.d.). Maqashid Asy-Syari’ah fi Al-Mu’amalat Al-Maliyyah 
’inda Ibn Taimiyyah wa Atsaruha fi Al-Ahkam Al-Fiqhiyyah wa Al-Nawazil Al-
Maliyyah Al-Mu’ashirah. Universitas Ummul Qura. 

Al-Bouthi, M. S. R. (1998). Dhowabith Al-Maslahah fi Al-Syari’ah Al-Islamiyyah. 
Muasasah Ar-Risalah Nasiyrun. 



 

 111 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

Al-Ḥakami, A. bin ‘Abbās bin U. (1994). Haqīqah Al-Khilāf fi Al-Ta’līl bi Al-Ḥikmah wa 
Aṡaruhu fi Al-Fiqh Al-Islāmī. Majallah Jami’ah Ummul Qura Li Al-Buhuts Al-
Ilmiyyah, 7(9), 10–85. http://search.mandumah.com/Record/8937 

Al-Syathibi, A. I. (2002). Al-Muwafaqat. Dar al-Kutub Al-Ilmiyah. 
Al-Uwwān, M. S. (2014). Al-Ta’līl bi Al-Ḥikmah: Jawāzuhu wa Wuqū’uhu fi Al-

Syarī’ah wa Al-Fiqh. Muassasah al-Furqan li al-Turats al- Islami. 
al-Zarqa, A. I. M. (1989). Syarh al-Qawa’id al-Fiqhiyyah. Dar Al-Qalam. 
Aldershawi, M. R. (2022). Arā’ Muḥammad Muṣṭafa Syalabi fi Mas’alah Al-Ta’līl bi Al-

Ḥikmah fi Mizān Al-Naqd Al-Uṣulī. Tevilat, 3(2), 339–362. 
https://doi.org/10.53352/tevilat.1211908 

Amin, M. (2017). Solusi Hukum Islam (Makharij Fiqhiyyah) Sebagai Pendorong Arus 
BAru Ekonomi Syariah di Indonesia (Kontribusi Fatwa DSN-MUI dalam 
Peraturan Perundang-undangan RI). UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. 

Amirullah, Islamy, A., & Hamzah. (2022). Moderasi Fikih Muamalah di Indonesia: 
Analisis terhadap Paradigma Fatwa Dewan Syariah Nasional. Al-Bayyinah, 6(1), 
95–108. https://doi.org/10.35673/al-bayyinah.v6i1.2634 

Aninda, H. H. (2022). Pemanfaatan Pendapatan Non Halal Sebagai Sumber 
Pendanaan CSR Pada Perbankan Syariah Di Indonesia. SALIMIYA: Jurnal 
Studi Ilmu Keagamaan Islam, 3(3), 46–47. 

Ar-Raisuni, A. (2015). Al-Dzari’ah ila MAqashid Al-Syari’ah. Dar Al-Kalimah li Al-
Nashr wa Tauzi’. 

Ariswanto, D. (2021). Analisis Fatwa DSN Nomor 123/DSN-MUI/XI/2018 tentang 
Dana TBDSP dalam Perspektif Sosiologi Hukum. SAUJANA : Jurnal Perbankan 
Syariah Dan Ekonomi Syariah, 3(01), 1–19. 
https://doi.org/10.59636/saujana.v3i01.29 

Ariswanto, D. (2023). Studi Komparatif Konsepsi Dana Non-halal dan Dana TBDSP 
dalam Perspektif Politik Ekonomi Islam. El-Faqih: Jurnal Pemikiran Dan Hukum 
Islam, 9(1), 57–71. 

Asni, F. (2021). The Role of Mura’ah al-Khilaf Epistemology in the Standardisation of 
Fatwa: An Analysis at the Perlis State Mufti Department. International Journal of 
Academic Research in Business and Social Sciences, 11(10), 144–156. 
https://doi.org/10.6007/ijarbss/v11-i10/11070 

Ernawati. (2020). Pendapatan Non Halal Sebagai Sumber Dana Kebajikan Pada 
Bank Umum Syariah. JDEB: Jurnal Dinamika Ekonomi Dan Bisnis, 17(01), 65–
74. 

Hanbal, A. bin. (2007). Al-Musnad. Darul Hadits. 
Kultum, Z., & Hannan, T. (2020). I’tibār Al-Maẓān baina Al-Qiyās Al-Uṣūlī wa Al-Ta’līl 

bi Al-Ḥikmah fi Al-Furū’ Al-Fiqhiyyah. University of Laghouat – University Amar 
Telidji. 

Maryati, T., Subhi Apriantoro, M., & Imam Hambali, A. (2022). Ta’zir and Ta’widh as 
Approach Strategies to Overcome Customer Moral Hazard. URECOL : 
University Research Colloqium, 85–95. 

Muhimmah, U. U., Primadona, F., Baizuri, A., Tinggi, S., Syariah, I., Ulama, N., 
Tangerang, N., & Syariah, E. (2022). Konstruksi Pemikiran Ekonomi Syariah 
KH. Ma’ruf Amin. Hikamuna: Jurnal Pengkajian Hukum Islam, 7(1), 392–406. 
https://doi.org/10.15575/Hikamuna.v3i2.19346 

Munīr, A. M. bilāl. (n.d.). Ta’līl Al-Aḥkām bi Al-Ḥikmah. 



 

 112 Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 

https://doi.org/10.52981/jfsl.v9i1.2247 
Musyarrofah. (2023). Konsep Hybrid Contract dalam Fatwa Dewan Syari’ah 

Nasional MUI Perspektif Fikih. Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum Islam, 7(1), 
14–24. https://doi.org/10.35316/istidlal.v7i1.482 

Nasional-MUI, D. S. (2018). Fatwa DSN-MUI No. 123/DSN-MUI/XI/2018 Tentang 
Penggunaan Dana yang Tidak Boleh Diakui Sebagai Pendapatan Bagi 
Lembaga Keuangan Syariah, Lembaga Bisnis Syariah dan Lembaga 
Perekonomian Syariah. Dsnmui.or.Id, 021, 1–8. 
https://drive.google.com/file/d/1ueeutJQGmvFEvYLADqySzeBx_cs2dkde/view 

Nasrulloh. (2014). Tajdîd Fiqh dari Konservatif Tekstual Menuju Fiqh Progresif 
Kontekstual. De Jure: Jurnal Syariah Dan Hukum, 6(1), 20–32. 
http://www.facebook.com/note.php?note_id=19987790 

Qal’ah Ji, M. R. (1999). al-Mu’amalat al-Maliyah al-Mu’ashirah fi Dhau’ alFiqh wa al-
Syari’ah. Dar al-Nafa’is. 

Rahmadi, R., Syahbudin, A., & Barni, M. (2023). Tafsir Ayat Wasathiyyah Dalam Al-
Qur`an Dan Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama Di Indonesia. 
Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin, 22(1), 1–16. 
https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i1.8572 

Rahmi, N., Aseri, A. F., Anshary, A. H., Monady, H., & Badrian, B. (2024). 
Methodological Procedure for Determining the Fatwa of the National Sharia 
Council (DSN) Indonesian Ulama Majelis (MUI) Concerning Islamic Economics 
and Finance. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 18(4), 
2920. https://doi.org/10.35931/aq.v18i4.3544 

Suleiman, H. (2022). Fiqh Al-Ma’Ālāt: an Analysis of Its Origin, Subsidiary and 
Application. Malaysian Journal of Syariah and Law, 10(2), 26–37. 
https://doi.org/10.33102/mjsl.vol10no2.368 

Syalabī, M. M. (1981). Ta’līl Al-Aḥkām ’Irḍ wa Taḥlīl li Ṭarīqah Al-Ta’līl wa 
Taṭawwurātiha fī ’Uṣūr Al-Ijtihād wa Al-Taqlīd. Dār Al-Nahḍah Al-’Arabiyyah. 

Taqyanto, A., & Zahara, F. (2022). Hukum Penggunaan Dana TBDSP Untuk 
Pembiayaan Operasional Bank Syariah dalam Perspektif Fatwa MUI No. 
123/DSN-MUI/XI/2018 (Studi Kasus Bank Sumut Syariah KCP Marelan Raya). 
JAP: Jurnal Akuntansi Dan Pajak, 23(2), 1–6. 

Tazkia. (2021). Buku Ajar Prinsip & Etika Bisnis Islam: Berbisnis Sesuai Panduan 
Syariah. Institut TAzkia. 

Thahir, A. H. (2018). Polarisasi Moderatisme Islam; Tinjauan Maqashid Syariah. An-
Nuha : Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya Dan Sosial, 5(2), 189–207. 
http://ejournal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/view/270%0Ahttp://ejou
rnal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/download/270/pdf 

Uwair, N. A.-D., & Khālid, Y. (2020). Al-Ta’līl bi Al- Ḥikmah wa Aṡaruhu fī Al-Furū’ Al-
Fiqhiyyah. Faculty of Humanities Science and Social. 

Zalbeh, A.-Ṭayyib. (2023). Al-Ta’līl bi Al-Ḥikmah ‘inda Al-Imām Marwān bin ‘Alī Al-
Būnī (440H) min Khalāl Kitābihi “Tafsīr Al-Muwaṭṭa.’ Majallah Al-Ihya’, 23(32), 
205–224. 

 
 


