J I E I (Jurnal limiah Ekonomi Islam)

> ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534

d Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

@ journal.jiei.aas@gmail.com

NALAR HIKMAH DALAM FATWA DSN-MUI TENTANG PENGGUNAAN DANA
TIDAK BOLEH DIAKUI SEBAGAI PENDAPATAN (TBDSP) BAGI LEMBAGA
KEUANGAN SYARIAH

Achmad Nursobah, Muhajir
Fakultas Syariah, Institut Agama Islam An-Nawawi Purworejo
cahayapaqi87@gmail.com, muhajirmadruslam@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini membahas penerapan teori at-tafil bil hikmah sebagai dasar fundamental
dalam perumusan Fatwa DSN-MUI No. 123/DSN-MUI/X1/2018 tentang Dana yang Tidak
Boleh Diakui sebagai Pendapatan (TBDSP). Dengan menggunakan metode kualitatif
normatif dan pendekatan usdl al-figh yang berlandaskan pada teori at-ta‘lil bil hikmah
sebagaimana dikembangkan oleh Musthafa Syalabi, studi ini menelaah bagaimana hikmah
(kebijaksanaan) berfungsi sebagai landasan utama dalam penetapan hukum, menggantikan
dominasi pendekatan berbasis fillah tradisional. Data dikumpulkan melalui studi dokumen
terhadap fatwa DSN-MUI, dalil-dalil syar‘i, serta atsar sahabat yang menjadi rujukan utama,
dan dianalisis secara deskriptif-analitis terhadap literatur fikih klasik maupun kontemporer
yang relevan dengan teori ta'il, magasid, dan kaidah fikih. Teori ini menekankan nilai
keadilan, kemanfaatan, keseimbangan, etika, dan kemudahan sebagai dimensi penting
dalam perumusan fatwa yang relevan dan adaptif. Temuan menunjukkan bahwa fatwa
TBDSP tidak hanya memenuhi tuntutan normatif hukum lIslam, tetapi juga memberikan
solusi kontekstual terhadap problematika ekonomi modern. Dengan menyalurkan dana
nonhalal untuk kepentingan sosial seperti pembangunan masjid dan beasiswa, fatwa ini
menjamin perlindungan hukum, integritas moral, dan kemaslahatan publik. Dengan
demikian, pendekatan at-ta‘lil bil hikmah menjadi fondasi metodologis yang signifikan dalam
pengembangan fatwa yang responsif terhadap tantangan kontemporer sekaligus tetap
berakar kuat pada prinsip-prinsip hukum Islam.

Kata kunci: TBDSP, Hukum Islam, Hikmah, Rasionalitas Hukum, Dana Non-halal

Abstract

This study examines the application of the theory of at-talil bil hikmah as a foundational
basis in the formulation of DSN-MUI Fatwa No. 123/DSN-MUI/XI/2018 concerning Funds
That Cannot Be Recognized as Income (TBDSP). Utilizing a normative qualitative method
and a usdl al-figh approach grounded in the theory of at-ta'lil bil hikmah as developed by
Mustafa Shalabi, the study investigates how hikmah (wisdom) functions as the primary
rationale in legal determination, replacing the dominance of traditional ‘illah-based
reasoning. Data were collected through document analysis of the DSN-MUI fatwa, Islamic
legal evidences (dalil shari), and companion traditions (athar al-sahabah) cited as
foundational references. These were analyzed through descriptive-analytical methods using
classical and contemporary figh literature related to ta'lil, maqasid, and legal maxims. The
theory emphasizes justice, utility, balance, ethics, and ease as essential dimensions in
formulating legal rulings that are both relevant and adaptive. The findings reveal that the
TBDSP fatwa not only fulfills the normative requirements of Islamic law but also offers
contextual solutions to modern economic challenges. By directing non-halal funds toward
social purposes such as mosque construction and scholarships, the fatwa ensures legal
protection, moral integrity, and public benefit. Accordingly, the at-ta‘lil bil hikmah approach
serves as a significant methodological foundation for the development of fatwas that are
both responsive to contemporary dynamics and firmly rooted in Islamic legal principles.
Keywords: TBDSP, Islamic Law, Hikmah, Legal Reasoning, Non-Halal Funds

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam m


mailto:cahayapagi87@gmail.com

(Jurnal limiah Ekonomi Islam)

ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534

Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

@ journal.jiei.aas@gmail.com

Pendahuluan (Arial, 11 ppt, bold)

Di sisi lain problem dan permasalahan kehidupan manusia semakin hari kian
bertambah kompleks dan beragam. Permasalahan-permasalahan yang awalnya dapat
dijawab secara eksplisit oleh kedua sumber pokok ajaran Islam tersebut, seiring dengan
berjalannya waktu dan semakin kompleksnya permasalahan kehidupan manusia, mulai
bermunculan permasalahan-permasalahan baru yang belum ditemukan jawabannya di
dalam kedua sumber hukum Islam tersebut. Di sinilah fatwa para ulama sangat dibutuhkan
dan mempunyai peran penting dalam hukum Islam. Fatwa yang harus dikeluarkan dengan
menggunakan pranata ijtihad merupakan upaya sungguh-sungguh dalam menjawab
permasalahan baru yang muncul digali dari dua sumber hukum Islam tersebut (Amin, 2017).

Hukum dalam bidang ekonomi syariah tergolong hukum yang bersifat dinamis
(mutaghayyirat), sehingga akan mengalami perubahan sesuai dengan perubahan ‘illahnya.
Karena itu, Hukum dalam bidang ekonomi syariahmerupakan lahan yang luas untuk
melakukan ijtihad, karena perkembangannya yang begitu cepat dan belum dibahas
hukumnya oleh para ulama terdahulu, serta masih sedikitnya pendapat ahli fikih
kontemporer tentang masalah ini (Amirullah et al., 2022). Untuk tujuan pembaruan hukum
Islam (fikih), para ulama sebenarnya sudah cukup menyediakan landasan metodologi
(manhaj) yang kokoh. Memahami fikih sebatas pada kumpulan hukum Islam tidaklah sesuai
dengan ajaran agama. Oleh karenanya, pembaruan hukum Islam merupakan suatu
keniscayaan, terutama di era yang sangat cepat perubahannya ini. Gerakan perubahan
yang luar biasa sebagai akibat kemajuan di bidang industri, perdagangan, jasa, kontrak
perjanjian, teknologi, komunikasi, dan lain-lain mengharuskan senantiasa adanya
pengembangan dan pembaruan dalam hukum Islam (fikih) (Rahmi et al., 2024).

Di antara faktor-faktor yang mendorong perlunya pembaruan hukum Islam saat ini
adalah sebagai berikut: Pertama, perubahan sosial dan politik yang signifikan
mengharuskan para fugaha untuk merevisi pendapat ulama terdahulu yang tidak lagi
relevan dengan konteks masyarakat modern. Kedua, perkembangan ilmu pengetahuan dan
teknologi memberikan dampak besar dalam mencari pendapat yang lebih kuat (rajih) di
antara pandangan figh klasik. Dengan dukungan ilmu eksakta dan teknologi, fugaha dapat
menelaah kembali hukum-hukum yang ada dan menyesuaikannya dengan kompleksitas
kondisi kontemporer. Ketiga, tuntutan zaman menuntut fugaha untuk mengadaptasi
pandangan dan fatwa yang lebih memudahkan (taisir) serta menghindari kesulitan (al-haraj)
dalam aspek hukum, baik di bidang ibadah maupun muamalat. Keempat, munculnya kasus-
kasus baru yang belum pernah dibahas oleh fugaha klasik menuntut adanya ijtihad baru
untuk merespons tantangan zaman (Muhimmah et al., 2022).

Dalam kaijian figh dan ushul figh, rasionalisasi hukum dengan hikmah atau at-ta’lil bil
hikmah merupakan pendekatan penting dalam penetapan fatwa dan hukum. Pendekatan ini,
sebagaimana diungkapkan oleh Mushtafa Syalabi, menekankan bahwa hikmah atau unsur
kebijaksanaan harus menjadi dasar utama dalam penetapan hukum, berbeda dengan
pandangan umum yang lebih menekankan pada ‘illat (sebab) sebagai landasan hukum
(Syalabi, 1981). Menurut Syalabi, fatwa seharusnya mencerminkan hikmah yang relevan
dengan kenyataan sosial masyarakat, berangkat dari analisis induktif (istigra’) untuk
mengakomodasi dinamika kebutuhan dan konteks lokal. Dalam hal ini, hikmah mencakup
beberapa unsur krusial seperti keadilan, kemanfaatan, keseimbangan, etika, dan
kemudahan. Keadilan menuntut agar setiap fatwa tidak hanya bermanfaat bagi segelintir
orang, tetapi juga memberikan perlindungan dan keseimbangan bagi seluruh masyarakat.
Kemanfaatan harus memastikan bahwa setiap keputusan hukum memberikan dampak
positif yang signifikan. Keseimbangan dan moderasi memastikan bahwa fatwa tidak

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam m



J I E I (Jurnal limiah Ekonomi Islam)

> ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534

d Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

@ journal.jiei.aas@gmail.com

bersikap ekstrem, sementara etika dan moralitas menjamin bahwa setiap keputusan
mencerminkan nilai-nilai tinggi yang diterima masyarakat. Kemudahan, di sisi lain,
mencakup fleksibilitas dan adaptabilitas terhadap perubahan zaman untuk menjaga
relevansi fatwa dalam konteks kontemporer (Aldershawi, 2022).

Pembahasan ini akan mengeksplorasi penerapan prinsip at-ta’lll bil hikmah dalam fatwa-
fatwa DSN-MUI, khususnya dalam konteks dana TBDSP (tidak boleh diakui sebagai
pendapatan). Dana TBDSP yang diatur oleh fatwa DSN-MUI, merupakan dana yang tidak
boleh diakui sebagai pendapatan oleh lembaga keuangan syariah. Fatwa DSN-MUI
menekankan bahwa dana tersebut harus dikelola dengan ketat sesuai dengan prinsip-
prinsip syariah yang menekankan kehalalan dan kemaslahatan (Ariswanto, 2021; Tagyanto
& Zahara, 2022). Dana ini dapat berasal dari berbagai sumber seperti transaksi yang
melibatkan pendapatan bunga (riba), denda kontrak, atau dana dengan status kepemilikan
tidak jelas, namun tidak dapat diterima secara langsung sebagai pendapatan. Fatwa ini
menggarisbawahi pentingnya pengelolaan dana TBDSP yang tidak hanya mematuhi
ketentuan syariah, tetapi juga memberikan manfaat luas bagi masyarakat melalui berbagai
inisiatif sosial dan publik, seperti pembangunan masjid, beasiswa, dan bantuan bencana
alam (Ariswanto, 2023; Ernawati, 2020). Dengan menerapkan prinsip at-ta’lil bil hikmah,
fatwa ini berupaya memastikan bahwa pengelolaan dana dilakukan dengan bijaksana, adil,
dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat, sambil menjaga integritas syariah. Analisis
ini bertujuan untuk memahami bagaimana unsur-unsur hikmah diterapkan dalam
pengelolaan dana TBDSP dan bagaimana pendekatan ini berkontribusi terhadap
pengembangan praktik hukum Islam yang relevan dan adaptif dalam konteks kontemporer.

Kajian Teori (jika ada) (Arial, 11 ppt, bold)
At-Ta’lil bil Hikmah

At-Ta’lil bil Hikmah menurut Asy-Syathibi adalah pendekatan untuk memahami hukum
Islam dengan memperhatikan tujuan dan hikmah di balik setiap ketentuan, menekankan
pentingnya maqasid al-shariah yang bertujuan mencapai kemaslahatan umat (Al-Syathibi,
2002). la berpendapat bahwa setiap hukum harus memiliki alasan yang jelas dan relevan,
serta perlu mempertimbangkan konteks sosial dan budaya saat diterapkan. Pendekatan ini
juga memberikan fleksibilitas dalam penegakan hukum sesuai kebutuhan zaman,
mendorong ijtihad untuk menggali hikmah yang mendasari hukum, sehingga hukum Islam
tetap adaptif dan bermanfaat bagi masyarakat. Contohnya, larangan riba tidak hanya dilihat
sebagai larangan, tetapi juga sebagai langkah untuk melindungi ekonomi masyarakat dari
ketidakadilan (Ar-Raisuni, 2015).

Pelaksanaan maksud-maksud syariat merupakan kewajiban yang harus diemban oleh
para ulama berijtihad, dan tanggung jawab ini harus diteruskan kepada masyarakat yang
dikenai taklif. Penerapan kaidah beramal berdasarkan maksud-maksud syariat bertujuan
untuk mencapai kebaikan, tetapi perlu diwaspadai dua pendekatan yang berpotensi
merugikan (Abu Thalib, 2005). Pertama, ketakutan untuk memperhatikan dan
mengungkapkan maksud syariat, serta mengaitkan hukum dengan maksud tersebut. Kedua,
kelebihan dalam mengklaim pemahaman terhadap maksud, yang sering kali didasarkan
pada dugaan, tanpa mempertimbangkan hukum-hukum tekstual dari Al-Qur'an dan Sunnah.
Kedua sikap ini, yang diungkapkan sebagai ketakutan dan kecerobohan, perlu dihindari
untuk memastikan pemahaman yang benar terhadap syariat (Al-‘Arabr, 2017).

Dalam konteks ini, penting untuk merujuk pada kontribusi Ahmad Raisuni yang
menjelaskan bahwa hikmah dan maksud syariat digunakan secara sinonim. Sebagian besar
fugaha berpendapat bahwa hukum-hukum Allah ditetapkan untuk kebaikan dan manfaat

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam



J I E I (Jurnal limiah Ekonomi Islam)

> ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534

d Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

@ journal.jiei.aas@gmail.com

umat, yang dikenal sebagai maslahat (Maryati et al., 2022). Pemikiran Allal al-Fasi juga
menekankan bahwa maksud syariat adalah tujuan dari hukum yang mengandung rahasia
dan hikmah (Aba Talib, n.d.). Hal ini menunjukkan bahwa penalaran hukum harus berfokus
pada maslahat, yang merupakan tujuan dari syariat yang lebih luas. Di sisi lain, Abdul Qadir
bin Harz Allah menggarisbawahi pentingnya pelestarian maksud-maksud syariat dalam
penalaran hukum, menjadikannya sebagai prinsip utama dalam ijtihad (Uwair & Khalid,
2020). Seiring dengan ini, terdapat perdebatan di kalangan usuliyin mengenai al-'illah
(alasan hukum) dan hikmah. Terdapat tiga pandangan utama mengenai ta’lil: penolakan ta’lil
dengan hikmah, pengizinan ta’lil secara mutlak, dan membedakan antara hikmah yang
tampak dan tersembunyi. Pemahaman yang mendalam tentang al-'illah dan hikmah sangat
penting untuk mencapai kepatuhan dalam syariat (Abu Thalib, 2005; Al-‘Azimi & Al-‘Azimi,
2022; Zalbeh, 2023).

Menurut Mushtafa Syalabi, at-ta’lil bil hikmah (rasionalisasi hukum dengan hikmah)
merupakan asas utama dalam penentuan sebuah hukum, ia berbeda pendapat dengan para
ulama pada umumnya yang lebih menekankan ‘illat sebagai landasan penetapan hukum.
Menurut Syalabi, hukum atau figh yang difatwakan oleh para ulama justru unsur-unsur
hikmah yang harus didahulukan, mengingat bahwa fatwa sangat dekat dengan kenyataan di
Masyarakat. Hal ini dikarenakan kemunculan fatwa berangkat secara induktif atau dikenal
dengan istilah istiqra’(Syalabrt, 1981).

Menurutnya, syalabi at-ta’lil bil hikmah terdapat beberapa unsur yang harus ada
dalam penetapan fatwa ataupun hukum Islam:
1. Unsur Keadilan

Keadilan menjadi salah satu pilar utama dalam penetapan fatwa, terutama
dalam konteks figh muamalah. Setiap keputusan yang diambil harus adil dan tidak
diskriminatif, dengan mempertimbangkan hak-hak semua pihak yang terlibat.
Keadilan memastikan bahwa fatwa tidak hanya bermanfaat bagi segelintir orang,
tetapi juga memberikan perlindungan dan keseimbangan bagi seluruh Masyarakat
(Syalabt, 1981). Dalam hal ini, para mufti harus memiliki pemahaman yang
mendalam tentang kondisi sosial dan ekonomi masyarakat untuk dapat
mengeluarkan fatwa yang mencerminkan keadilan. Dengan demikian, keadilan
dalam fatwa merupakan upaya untuk menciptakan harmoni dalam masyarakat, di
mana semua individu merasa dihargai dan terlindungi (Munir, n.d.).

Dalam penetapan fatwa, penting untuk melakukan penilaian yang objektif dan
transparan terhadap semua pihak yang terlibat. Hal ini mencakup analisis yang
mendalam tentang fakta-fakta yang ada dan mendengarkan pandangan semua
pihak. Misalnya, dalam kasus sengketa bisnis, penting bagi para mufti untuk
mempertimbangkan argumen dari kedua belah pihak sebelum mengambil keputusan
(Syalabt, 1981). Pendekatan yang adil dan transparan ini akan menghasilkan fatwa
yang lebih dapat diterima oleh masyarakat, karena setiap pihak merasa bahwa
suaranya didengar dan dipertimbangkan. Dengan demikian, penilaian yang objektif
tidak hanya menguatkan legitimasi fatwa, tetapi juga membantu menciptakan
kepercayaan di antara anggota masyarakat (Uwair & Khalid, 2020).

Keadilan dalam fatwa juga harus mempertimbangkan konteks sosial dan
budaya masyarakat. Setiap masyarakat memiliki nilai dan norma yang berbeda-beda,
dan pemahaman tentang keadilan bisa bervariasi (Ainur Rifgi & Halil Thahir, 2019).
Dalam hal ini, fatwa yang dikeluarkan harus sensitif terhadap perbedaan ini, agar
dapat diterima oleh semua kalangan. Sebagai contoh, dalam penetapan fatwa
mengenai warisan, penting untuk memahami tradisi lokal yang mungkin
mempengaruhi pandangan masyarakat terhadap pembagian harta (Al-Hakami,
1994). Dengan memperhatikan konteks sosial ini, keadilan dalam fatwa akan

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam



J I E I (Jurnal limiah Ekonomi Islam)

> ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534

d Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

@ journal.jiei.aas@gmail.com

terwujud secara lebih komprehensif, sehingga dapat menciptakan praktik hukum
yang lebih harmonis dan berkelanjutan.
2. Unsur Kemanfaatan dan Menghindari Kerugian (Darar)

Kemanfaatan menjadi tujuan utama dalam setiap fatwa yang dikeluarkan.
Fatwa harus memberikan manfaat yang nyata bagi masyarakat dan individu, serta
memastikan bahwa semua keputusan yang diambil mempertimbangkan dampak
positifnya (Aldershawi, 2022; Syalabi, 1981). Dalam konteks figh muamalah,
kemanfaatan dapat dilihat dari berbagai aspek, mulai dari keuntungan ekonomi
hingga kesejahteraan sosial. Misalnya, fatwa yang mendukung investasi dalam
bidang pendidikan atau kesehatan akan membawa dampak positif yang lebih besar
bagi masyarakat (Kultum & Hannan, 2020). Untuk itu, kemanfaatan bukan hanya
sekadar hasil yang diharapkan, tetapi merupakan tanggung jawab para mufti untuk
memastikan bahwa keputusan yang diambil memberikan kontribusi bagi kebaikan
bersama.

Menghindari kerugian (darar) adalah prinsip penting yang harus
dipertimbangkan dalam penetapan fatwa. Setiap keputusan yang diambil harus
mampu meminimalkan risiko dan dampak negatif yang mungkin timbul (Al-Askar,
n.d.; Al-Bouthi, 1998). Dalam hal ini, para mufti perlu melakukan analisis mendalam
tentang potensi kerugian dari setiap keputusan, baik secara langsung maupun tidak
langsung. Sebagai contoh, fatwa yang mengizinkan transaksi tertentu harus
memastikan bahwa transaksi tersebut tidak akan menimbulkan kerugian bagi salah
satu pihak (Nasrulloh, 2014; Rahmi et al., 2024). Melalui pendekatan ini, fatwa akan
lebih responsif terhadap kebutuhan masyarakat dan mampu mencegah terjadinya
masalah yang lebih besar di kemudian hari.

Kemanfaatan yang dijadikan acuan dalam fatwa harus berorientasi pada
kesejahteraan umum. Dengan kata lain, fatwa tidak hanya harus bermanfaat bagi
individu, tetapi juga harus memperhatikan dampaknya terhadap masyarakat secara
keseluruhan. Misalnya, fatwa yang mendukung kegiatan sosial seperti zakat dan
sedekah akan berkontribusi pada pengentasan kemiskinan dan peningkatan
kesejahteraan masyarakat (Suleiman, 2022). Oleh karena itu, penting bagi para mufti
untuk selalu mempertimbangkan kepentingan umum dalam setiap keputusan yang
diambil. Dengan cara ini, fatwa dapat berfungsi tidak hanya sebagai panduan hukum,
tetapi juga sebagai instrumen untuk meningkatkan kualitas hidup masyarakat.

3. Unsur Keseimbangan dan Moderasi

Keseimbangan merupakan elemen penting dalam penetapan fatwa. Fatwa
tidak boleh bersikap ekstrem, baik dalam memberikan kemudahan maupun dalam
ketegasan. Dengan kata lain, fatwa harus mampu menjaga harmoni antara
kemudahan yang diberikan kepada masyarakat dan kewajiban untuk mematuhi
prinsip-prinsip syariah (Aldershawi, 2022; Syalabt, 1981). Dalam hal ini, pendekatan
moderat memastikan bahwa fatwa tetap relevan dan dapat diterima oleh masyarakat
yang beragam, tanpa mengorbankan substansi hukum yang ada. Dengan
keseimbangan ini, fatwa akan lebih mudah diterima dan diimplementasikan oleh
masyarakat, serta mencegah potensi konflik yang mungkin timbul akibat keputusan
yang terlalu kaku atau longgar (Thahir, 2018).

Moderasi juga harus diinternalisasi dalam praktik hukum sehari-hari. Dalam
konteks muamalah, moderasi berarti menghindari tindakan yang berlebihan atau
ekstrem dalam bertransaksi. Misalnya, dalam penetapan fatwa mengenai jual beli,
penting untuk memastikan bahwa ketentuan yang ditetapkan tidak terlalu ketat

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam



J I E I (Jurnal limiah Ekonomi Islam)

> ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534

d Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

@ journal.jiei.aas@gmail.com

sehingga menyulitkan pelaku usaha, tetapi juga tidak longgar sehingga berpotensi
menimbulkan kerugian (Amirullah et al.,, 2022; Rahmadi et al., 2023). Dengan
menjaga moderasi dalam praktik hukum, fatwa dapat menjadi pedoman yang
konstruktif bagi masyarakat, sekaligus menciptakan lingkungan yang kondusif untuk
berbisnis dan berinteraksi secara sosial.

Keseimbangan juga harus dipertahankan antara tradisi dan inovasi dalam
penetapan fatwa. Dalam dunia yang terus berubah, penting bagi para mufti untuk
tetap terbuka terhadap perkembangan dan inovasi baru, tanpa mengabaikan nilai-
nilai tradisional yang telah ada (Musyarrofah, 2023). Sebagai contoh, dalam
menghadapi produk keuangan modern, fatwa harus mampu menyeimbangkan antara
penerimaan terhadap inovasi dan kepatuhan terhadap prinsip-prinsip syariah.
Dengan cara ini, fatwa dapat tetap relevan dan adaptif terhadap perubahan zaman,
serta mampu memberikan solusi yang seimbang bagi masyarakat (Qal’ah Ji, 1999).

4. Unsur Etika dan Moral

Etika dan moral merupakan dasar yang sangat penting dalam penetapan
fatwa. Setiap keputusan harus mencerminkan nilai-nilai etika yang tinggi dan
moralitas, serta menjaga integritas syariah (Syalabl, 1981). Dalam konteks figh
muamalah, etika berperan dalam menentukan bagaimana setiap transaksi dilakukan
dengan cara yang baik dan adil. Fatwa yang berlandaskan etika akan lebih mudah
diterima oleh masyarakat, karena mencerminkan nilai-nilai yang dipegang oleh
komunitas tersebut. Dengan demikian, etika menjadi alat untuk menjaga kredibilitas
dan legitimasi fatwa di mata masyarakat (Aguilika, 2023).

Implementasi nilai-nilai moral dalam fatwa tidak hanya mencakup aspek legal,
tetapi juga aspek sosial dan kemanusiaan. Para mufti harus mempertimbangkan
dampak sosial dari setiap keputusan yang diambil, serta bagaimana keputusan
tersebut akan mempengaruhi hubungan antar individu dalam masyarakat (Tazkia,
2021). Misalnya, fatwa yang mengatur transaksi harus memperhatikan tidak hanya
keuntungan finansial, tetapi juga dampaknya terhadap hubungan sosial dan
solidaritas antaranggota masyarakat. Dengan cara ini, fatwa tidak hanya berfungsi
sebagai panduan hukum, tetapi juga sebagai instrumen untuk membangun
hubungan yang harmonis dalam komunitas.

Kualitas fatwa sangat dipengaruhi oleh tanggung jawab moral para mufti.
Dalam menegakkan hukum syariah, mereka harus memiliki kesadaran yang tinggi
terhadap konsekuensi dari setiap keputusan yang diambil (Suleiman, 2022).
Tanggung jawab moral ini mencakup kejujuran, integritas, dan komitmen untuk
melayani kepentingan masyarakat. Fatwa yang dikeluarkan tidak hanya menjadi
sekadar keputusan hukum, tetapi juga menjadi manifestasi dari etika dan moral yang
tinggi. Dalam jangka panjang, pendekatan ini akan memperkuat kepercayaan
masyarakat terhadap fatwa dan peran para mufti sebagai pembimbing moral dalam
kehidupan sehari-hari.

5. Unsur Kemudahan (Fleksibilitas dan Adaptabilitas)

Kemudahan dalam penetapan fatwa mencakup aspek fleksibilitas dan
adaptabilitas terhadap perubahan zaman. Fatwa harus dapat menyesuaikan diri
dengan perkembangan sosial, ekonomi, dan budaya yang dinamis (Syalabt, 1981).
Hal ini penting agar fatwa tidak terjebak dalam pandangan kaku yang mungkin tidak
relevan dengan realitas masyarakat saat ini. Dengan menerapkan kemudahan, para
mufti dapat memberikan jawaban yang sesuai dengan tuntutan zaman tanpa
mengorbankan prinsip-prinsip syariah yang ada. Ini juga akan membuat masyarakat

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam



J I E I (Jurnal limiah Ekonomi Islam)

> ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534

d Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

@ journal.jiei.aas@gmail.com

merasa lebih terhubung dengan hukum yang ditetapkan, sehingga mereka lebih
mungkin untuk mematuhi fatwa tersebut (Asni, 2021).

Adaptasi terhadap perubahan sosial adalah kunci untuk memastikan bahwa
fatwa tetap relevan. Dalam menghadapi berbagai tantangan baru, seperti kemajuan
teknologi dan perubahan pola hidup masyarakat, sangat penting bagi para mufti
untuk mengkaji ulang dan memperbarui fatwa yang ada (Ainur Rifgi & Halil Thahir,
2019). Dengan cara ini, fatwa tidak hanya akan bermanfaat dalam konteks saat ini,
tetapi juga mampu memberikan panduan yang berguna di masa depan. Misalnya,
fatwa mengenai transaksi digital harus mempertimbangkan implikasi baru yang
muncul dari kemajuan teknologi, sehingga masyarakat dapat bertransaksi dengan
aman dan sesuai syariah.

Fleksibilitas dalam praktik hukum juga penting untuk memastikan bahwa fatwa
dapat diterapkan secara efektif. Para mufti harus mampu menyesuaikan pendekatan
mereka berdasarkan konteks spesifik di mana fatwa tersebut diterapkan (Aldershawi,
2022). Misalnya, dalam situasi darurat atau kebutuhan mendesak, fatwa mungkin
perlu memberikan kemudahan tertentu untuk menjaga kesejahteraan masyarakat.
Dengan menjaga fleksibilitas ini, fatwa dapat menjadi solusi yang responsif terhadap
kebutuhan masyarakat, sambil tetap berpegang pada prinsip dasar syariah (Al-
Uwwan, 2014). Oleh karena itu, kemudahan dalam penetapan fatwa bukan hanya
sekadar memberikan kelonggaran, tetapi juga mencerminkan komitmen untuk
menjaga keseimbangan antara kemudahan dan kepatuhan terhadap hukum syariah.

Metode Penelitian (Arial, 11 ppt, bold)

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif normatif dengan pendekatan analisis
ushul figh khususnya melalui teori at-ta‘lil bil hikmah sebagaimana dikembangkan oleh
Musthafa Syalabi. Penelitian ini dilakukan dengan menelaah dokumen primer berupa Fatwa
DSN-MUI No. 123/DSN-MUI/XI/2018 serta dalil-dalil syar‘i dan asar sahabat yang menjadi
dasar penyusunan fatwa. Selain itu, penelitian juga menelaah literatur fikih klasik dan
kontemporer, khususnya karya-karya terkait at-tail, dan kaidah fikih. Teknik analisis yang
digunakan adalah deskriptif-analitis, yakni dengan memetakan dan mengevaluasi
argumentasi hukum fatwa menggunakan pendekatan hikmah sebagai asas rasionalisasi
hukum. Penelitian ini bertujuan untuk memahami secara lebih dalam bagaimana konsep
hikmah dan tujuan syariah (maqéasid) berperan dalam penyusunan fatwa DSN-MUI tentang
dana TBDSP, dan sejauh mana prinsip-prinsip tersebut memberikan landasan yang kuat
untuk menjawab tantangan hukum ekonomi syariah kontemporer.

Hasil dan Pembahasan (Arial, 11 ppt, bold)
Kontruksi Fatwa DSN-MUI Tentang Dana TBDSP
DSN-MUI dalam menetapkan fatwa tentang dana TBDSP Menyusun sesuai dengan
hirarki istinbath (penetapan) hukum, seperti halnya dalam khazanah fighiyyah. Di awali
dengan memaparkan pijakan fatwanya pada dalil al-Quran. Berikut dalil al-Quran yang
dipakai oleh DSN-MUI
1. Q.S. an-Nisa’ (4):29: “Hai orang-orang yang beriman, berdaganglah tanpa
bermusyawarah dengan orang lain, dan janganlah kamu membagi hartamu dengan
Jjalan yang bathil’
2. Q.S. al-Ma’idah (5) “...Dan tolong-menolonglah kamu dalam kebaikan dan kebenaran,
dan janganlah kamu tolong-menolong dalam kezhaliman dan kemungkaran...
3. Q.S. al-Bagarah (2):27: “Dan Allah telah meridhoi jual beli dan mengharamkan riba...”

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam



J I E I (Jurnal limiah Ekonomi Islam)

> ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534

d Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

@ journal.jiei.aas@gmail.com

Bila melihat dari kutipan-kutipan dalil Al-Quran yang dipaparkan oleh DSN-MUI tidak
terkait secara tekstual dengan dana TBDSP, karena ketiga ayat tersebut adalah moral atau
prinsip dalam ekonomi syariah.

Konstruksi kedua ialah memperkuat argumen berdasarkan hadis Rasulullah SAW

yang tercatat dalam kitab Musnad Imam Ahmad bin Hanbal:
Setelah jenazah itu, seorang wanita Quraisy mengundang Nabi SAW untuk makan.
Rasulullah SAW menyentuh hidangan itu ketika dihidangkan, tetapi beliau menahan diri
untuk tidak memakannya setelah mengetahui bahwa daging kambing telah diambil tanpa
persetujuan pemiliknya. Karena itu, Rasulullah SAW membuang makanan itu. Wanita itu
menjelaskan bahwa dia berharap dapat makan bersama Nabi dan para sahabatnya, tetapi
tidak ada kambing yang tersedia di pasar. Amir bin Abu Waqggash membeli seekor kambing,
tetapi ketika diminta untuk mengantarkannya, mereka tidak melakukannya. Akhirnya, utusan
wanita itu menerima kambing dari keluarga Waqqash. Kemudian Rasulullah SAW memberi
perintah untuk memberi makan para penghuni penjara (Hanbal, 2007).

Berdasarkan analisis mendalam atas narasi hadits yang disampaikan, terdapat dua
pokok bahasan utama yang perlu dikaji secara seksama. Pertama, saat Rasulullah
melemparkan makanan yang kemudian diikuti dengan pernyataannya " Saya menemukan
daging kambing yang telah diambil tanpa persetujuan pemiliknya." Pernyataan ini jelas
mengindikasikan bahwa Rasulullah menyadari bahwa daging yang beliau genggam
merupakan hasil perolehan yang tidak sah atau dapat dikategorikan sebagai yang tidak
halal. Oleh karena itu, Rasulullah dengan tegas menolak untuk mengkonsumsi daging
tersebut. Selanjutnya, yang menarik untuk dicermati adalah respons Rasulullah ketika
wanita tersebut berupaya mengklarifikasi asal-usul daging yang telah beliau suguhkan.
Rasulullah justru memerintahkan wanita tersebut untuk memberikan daging suguhannya
kepada para tawanan. Ini dasar yang sangat penting bahwa kekayaan diperoleh secara
tidak sah, tidak diperkenankan oleh Rasulullah untuk dikonsumsi secara pribadi. Namun,
Rasulullah memperbolehkan pemanfaatan harta tersebut untuk disalurkan kepada pihak lain
yang membutuhkan, dalam kasus ini adalah para tawanan. Dengan demikian, dapat diambil
nilai bahwa Rasulullah sangat menekankan prinsip kehalalan dalam perolehan harta dan
melarang penggunaannya untuk kepentingan individu, meskipun memperbolehkannya untuk
didistribusikan kepada pihak lain yang membutuhkan (Aninda, 2022; Ariswanto, 2021).

Untuk memperkuat fatwanya, DSN-MUI juga mengutip atsar Sahabat Abdullah bin

Mas’ud.
Dari Abi Wa'il ia berkata; "Abdullah bin Mas'ud ra pernah saat hend{tk melunasi harganya,
pen| ternyata pemililcnya membeli budak perempuan seharga tujuh ratus dirham; (dan pada
menghilang (tidak diketahui keberadaannya, pent). Lantas beliau pun mencarinya selama
setahun. Setelah itu, ia pergi menuju masjid dan mensedekahknn uang tersebut dan
mengatakan: 'Ya Allah, sedekah ini miliknya; dan jika ia tidak rela, maka pahalanya untuk
saya."(Nasional-MUI, 2018)

DSN-MUI juga mengutip beberapa kaidah fikih, sebagai berikut: "Pada dasarnya,
segala bentuk muamalat itu boleh dilakuknn kecuali ada dalil yang mengharamkannya."(al-
Zarqa, 1989) Tampaknya DSN-MUI menggunakan Kaidah ini digunakan untuk menjelaskan
bahwa fatwa tentang TBDSP meruakan innovasi yang sejalan dengan prinsip bahwa selama
belum ada dalil ataupun illat yang mengharamkan, maka semua inovasi terhadap fatwa
diperbolehkan.

DSN-MUI mengutip kaidah figh "Setiap utang piutang yang mendatangkan manfaat
bagi yang berpiutang adalah riba jika dipersyaratkan di awal" untuk menegaskan larangan
riba dalam praktik keuangan syariah. Ini bertujuan untuk menjaga integritas lembaga

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam



J I E I (Jurnal limiah Ekonomi Islam)

> ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534

d Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

@ journal.jiei.aas@gmail.com

keuangan syariah dan memastikan bahwa transaksi yang dilakukan tidak merugikan pihak
manapun. Penegasan ini juga mendorong transparansi dan keadilan, sehingga hubungan
antara kreditur dan debitur dapat dilakukan secara seimbang dan adil.

Selain itu, pengutipan kaidah "Di mana terdapat kemaslahatan, di sana terdapat
hukum Allah”™ menunjukkan komitmen DSN-MUI untuk mengedepankan prinsip
kemaslahatan dalam setiap fatwa yang dikeluarkan. Ini mencerminkan bahwa keputusan
yang diambil tidak hanya berdasarkan aspek legalitas, tetapi juga mempertimbangkan
dampak sosial dan ekonomi bagi masyarakat. Dengan pendekatan ini, fatwa diharapkan
dapat memberikan manfaat yang lebih luas dan relevan, sehingga lebih mudah diterima dan
diimplementasikan oleh masyarakat.

Lembaga Keuangan lIslam, Lembaga Bisnis Islam, dan Lembaga Ekonomi Islam
(Dana TBDSP) tidak boleh mengakui dana tertentu sebagai pendapatan karena dana
tersebut dikuasai atau diterima oleh lembaga tersebut, sesuai dengan Fatwa DSN-MUI.
Pendanaan TBDSP dapat berasal dari sejumlah sumber, seperti: pertama, Transaksi yang
melibatkan pendapatan bunga (riba), transaksi yang tidak sesuai dengan prinsip Syariah
namun tidak bisa dihindari; kedua, Transaksi Syariah yang tidak mematuhi aturan,
ketentuan, dan prasyarat yang ditetapkan; ketiga, Denda yang dikenakan karena melanggar
ketentuan kontrak; dan keempat, Uang dengan status kepemilikan tidak jelas, yang
pemiliknya dikenal tetapi tidak dapat ditemukan, atau yang pengembaliannya akan
menghabiskan seluruh jumlah uang tersebut (Ernawati, 2020; Nasional-MUI, 2018).

Lembaga keuangan Islam wajib mematuhi ketentuan Fatwa DSN-MUI dalam
menjalankan kegiatan keuangannya. Salah satu kewajiban tersebut membuat rekening
khusus untuk menampung TBDSP. Kepentingan umum dan umat Islam harus segera
memanfaatkan dan menyalurkan dana TBDSP tersebut, dengan tetap mematuhi ketentuan
syariah (Nasional-MUI, 2018).

Dana TBDSP dapat disalurkan melalui berbagai cara yang diperbolehkan oleh Fatwa DSN-
MUI, seperti untuk mendukung pembangunan masjid, gedung publik, bakti sosial, dan
bantuan bagi korban bencana alam. Dana tersebut juga dimanfaatkan untuk beasiswa,
proyek yang melibatkan kerja bakti sosial untuk masyarakat kurang mampu dan inisiatif
sosial lainnya yang sesuai dengan syariat Islam. Dana tersebut juga digunakan untuk
mengajarkan dan mensosialisasikan keuangan, bisnis, dan ekonomi syariah. Fatwa ini
melarang penggunaan Dana TBDSP untuk keperluan internal seperti periklanan, zakat,
wakaf, pembayaran pajak, pelatihan karyawan, pemasaran produk, dan kegiatan yang
bertentangan dengan hukum syariah ((DSN)-MUI, 2018).
At-Ta’lil bil Hikmah dalam Fatwa DSN-MUI tentang Penggunaan Dana TBDSP
1. Keadilan sebagai hikmah dalam fatwa
Fatwa DSN-MUI tentang Dana TBDSP dibangun dengan prinsip keadilan melalui
pendekatan at-ta’lil bil hikmah. DSN-MUI memulai fatwa ini dengan merujuk pada
ayat-ayat Al-Qur'an yang menekankan moral ekonomi syariah, seperti larangan
memakan harta secara batil (QS An-Nisa' 4:29) dan pentingnya tolong-menolong
dalam kebaikan (QS Al-Ma'idah 5:2). Meskipun ayat-ayat tersebut tidak secara
langsung membahas Dana TBDSP, mereka memberikan dasar etika yang kuat bagi
pengambilan keputusan dalam ekonomi syariah. Fatwa ini juga mengutip hadits

Rasulullah SAW yang menunjukkan pentingnya memperoleh kekayaan secara halal.

Dalam hadits tersebut, Rasulullah SAW menolak makanan yang diperoleh tanpa izin

pemiliknya, tetapi mengizinkan agar makanan tersebut diberikan kepada para

tahanan. Ini menegaskan bahwa harta yang diperoleh secara tidak sah tidak boleh
digunakan untuk kepentingan pribadi, tetapi bisa didistribusikan untuk kepentingan
yang lebih luas.

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam



J I E I (Jurnal limiah Ekonomi Islam)

> ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534

d Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

@ journal.jiei.aas@gmail.com

Dalam pendekatan at-ta’lil bil hikmah, keadilan menjadi inti dari penetapan
fatwa. DSN-MUI memastikan bahwa setiap keputusan yang diambil adil dan
seimbang, tidak hanya menguntungkan satu pihak saja. Dalam konteks Dana TBDSP,
lembaga keuangan syariah diwajibkan untuk memisahkan dana tersebut dan
menyalurkannya untuk kepentingan masyarakat, seperti pembangunan masijid,
bantuan sosial, dan pendidikan. Fatwa ini juga melarang penggunaan Dana TBDSP
untuk kepentingan internal lembaga, seperti pemasaran atau pelatihan karyawan.
Prinsip-prinsip figh yang digunakan, seperti "segala bentuk muamalah pada dasarnya
diperbolehkan kecuali ada dalil yang melarang” dan “di mana terdapat kemaslahatan,
di sana terdapat hukum Allah" menunjukkan bahwa fatwa ini bertujuan untuk
menciptakan keadilan bagi semua pihak. Keputusan ini berupaya memastikan bahwa
Dana TBDSP disalurkan untuk kemaslahatan umum, menjaga transparansi dan
integritas lembaga keuangan syariah, serta menegakkan prinsip-prinsip keadilan dan
keseimbangan dalam praktik keuangan sesuai dengan syariah.

2. Pendekatan Unsur Kemanfaatan dan menghindari Kerugian

Unsur kemanfaatan dan menghindari kerugian (darar) dalam fatwa DSN-MUI
tentang Dana TBDSP menunjukkan bahwa fatwa ini disusun dengan tujuan
memberikan manfaat yang luas bagi masyarakat sekaligus meminimalkan potensi
kerugian. Prinsip kemanfaatan tercermin dalam ketentuan bahwa Dana TBDSP harus
disalurkan untuk kepentingan sosial, seperti pembangunan masjid, bantuan untuk
korban bencana, pendidikan, dan proyek-proyek sosial lainnya yang sesuai dengan
syariah. Dengan demikian, fatwa ini tidak hanya memberikan manfaat bagi individu,
tetapi juga berkontribusi pada kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan.

Fatwa ini juga secara tegas mencegah terjadinya kerugian dengan melarang
penggunaan Dana TBDSP untuk kepentingan yang melanggar syariah, seperti untuk
periklanan, pelatihan karyawan, atau pembayaran pajak. Larangan ini bertujuan untuk
memastikan bahwa dana yang diperoleh dari sumber yang tidak sesuai dengan
syariah tidak digunakan untuk kepentingan pribadi, melainkan disalurkan untuk tujuan
sosial yang lebih bermanfaat bagi banyak orang. Dengan pendekatan ini, DSN-MUI
berupaya menghindari dampak negatif yang mungkin timbul dari penggunaan dana
tersebut dalam konteks keuangan syariah.

Fatwa DSN-MUI tentang Dana TBDSP tidak hanya mengedepankan aspek
kemanfaatan bagi masyarakat, tetapi juga menjaga agar setiap keputusan yang
diambil dapat meminimalkan risiko dan kerugian, baik bagi lembaga keuangan
maupun bagi masyarakat luas. Fatwa ini dirancang untuk memberikan keseimbangan
antara kepentingan ekonomi dan prinsip syariah, dengan tujuan akhir menjaga
kemaslahatan umum.

3. Pendekatan unsur Keseimbangan dan Moderasi

Dalam menganalisis fatwa DSN-MUI tentang Dana TBDSP menggunakan
pendekatan at-ta’lil bil hikmah pada unsur keseimbangan dan moderasi, kita dapat
melihat bahwa fatwa ini dirancang untuk menjaga keseimbangan antara kepatuhan
terhadap prinsip-prinsip syariah dan kebutuhan praktis masyarakat. Fatwa tersebut
tidak terlalu kaku atau longgar, tetapi memberikan ruang yang moderat agar bisa
diimplementasikan dengan baik di tengah masyarakat yang beragam. Keseimbangan
ini terlihat dari pengaturan penggunaan Dana TBDSP untuk kepentingan sosial seperti
pembangunan masjid, beasiswa, dan bantuan sosial, yang mengedepankan
kemaslahatan tanpa melanggar aturan-aturan syariah.

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam



J I E I (Jurnal llmiah Ekonomi Islam)

> ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534

d Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

@ journal.jiei.aas@gmail.com

Moderasi dalam fatwa ini juga tampak pada ketentuan yang melarang
penggunaan dana untuk hal-hal yang dapat merugikan atau bertentangan dengan
prinsip syariah, seperti promosi komersial atau pelatihan karyawan. Larangan tersebut
menunjukkan adanya kehati-hatian agar fatwa tetap konsisten dengan nilai-nilai
syariah, tetapi fleksibel dalam pemanfaatan dana untuk kepentingan umum. Ini
menunjukkan bahwa fatwa menjaga keseimbangan antara kemudahan dan ketegasan
dalam pelaksanaan hukum, memastikan bahwa dana digunakan dengan cara yang
bermanfaat tanpa melanggar prinsip-prinsip Islam.

Selain dari paparan di atas, fatwa ini juga mencerminkan keseimbangan antara
tradisi dan inovasi. DSN-MUI mampu mengakomodasi inovasi dalam praktik keuangan
modern, seperti pengelolaan dana yang berasal dari sumber-sumber yang tidak sesuai
dengan syariah, sambil tetap mempertahankan prinsip-prinsip yang sudah mapan
dalam hukum Islam. Fatwa ini tidak menolak perubahan yang dibawa oleh
perkembangan zaman, tetapi tetap berpegang pada nilai-nilai keadilan dan
kemaslahatan. Dengan pendekatan yang moderat, fatwa ini tetap relevan dan
memberikan solusi hukum yang seimbang di tengah perubahan sosial dan ekonomi
yang terus berkembang.

4. Pendekatan unsur Etika dan Moral

Analisis konstruksi fatwa DSN-MUI tentang Dana TBDSP dengan menerapkan
teori etika dan moral sebagai unsur at-ta’lil bil hikmah menunjukkan bahwa fatwa ini
sangat berlandaskan pada prinsip-prinsip etika syariah yang tinggi. Pada intinya, fatwa
ini tidak hanya memperhatikan aspek legalitas tetapi juga dampak moral dan sosial
dari dana yang berasal dari sumber yang tidak sesuai dengan prinsip-prinsip syariah,
seperti riba, denda, dan pendapatan yang tidak halal. Dalam hal ini, DSN-MUI
mengambil pendekatan yang sangat hati-hati dan bertanggung jawab dalam
menyikapi dana tersebut, menegaskan bahwa dana tersebut tidak boleh digunakan
untuk kepentingan pribadi atau untuk tujuan komersial, melainkan harus disalurkan
untuk kepentingan sosial dan amal, seperti pembangunan masjid, bantuan bencana,
atau pendidikan.

Penggunaan ayat-ayat al-Quran dalam fatwa ini, meskipun tidak secara tekstual
terkait dengan Dana TBDSP, menegaskan prinsip-prinsip etika dan moralitas dalam
ekonomi syariah, seperti keadilan dalam perdagangan dan larangan riba. Penggunaan
ayat-ayat ini mencerminkan bahwa fatwa tersebut tidak hanya berbicara dalam
konteks transaksi keuangan, tetapi juga memperhatikan tanggung jawab moral dan
etika dalam menjaga keadilan dan kehalalan harta yang diperoleh. Dengan demikian,
prinsip moralitas menjadi landasan utama dalam keputusan yang diambil oleh DSN-
MUIL.

Hadis yang digunakan dalam fatwa ini memperlihatkan contoh nyata dari
Rasulullah SAW yang menolak memakan daging yang diperoleh secara tidak sah,
tetapi memerintahkan agar daging tersebut diberikan kepada para tawanan. Ini
menunjukkan bahwa meskipun harta yang tidak halal tidak boleh dikonsumsi untuk
kepentingan pribadi, harta tersebut dapat disalurkan kepada pihak yang
membutuhkan, asalkan dalam konteks yang tidak melanggar syariat. Penerapan
hikmah dalam hal ini adalah bagaimana DSN-MUI menyeimbangkan antara keadilan
sosial dan pemeliharaan integritas moral, di mana harta yang tidak halal tidak
dihancurkan begitu saja tetapi dialokasikan untuk kepentingan yang lebih luas bagi
masyarakat.

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam



J I E I (Jurnal limiah Ekonomi Islam)

> ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534

d Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

@ journal.jiei.aas@gmail.com

Selain itu, atsar Abdullah bin Mas’ud yang digunakan juga menunjukkan bahwa
harta yang tidak diketahui pemiliknya atau tidak dapat dikembalikan dapat
disedekahkan. Ini menggarisbawahi pentingnya tanggung jawab moral untuk
memastikan bahwa harta tidak digunakan secara sembarangan, tetapi dengan niat
yang benar, yaitu membantu orang yang membutuhkan. Kaidah figh yang dikutip,
seperti "segala bentuk muamalat itu boleh kecuali ada dalil yang mengharamkan" dan
"setiap utang piutang yang mendatangkan manfaat bagi yang berpiutang adalah riba,"
menegaskan perlunya kehati-hatian dalam memastikan transaksi tidak menyalahi
prinsip syariah dan tetap menjaga integritas moral dalam transaksi keuangan.

Fatwa DSN-MUI ini juga sangat menekankan pentingnya maslahah (kebaikan
umum) dengan mewajibkan penyaluran dana TBDSP untuk proyek sosial dan amal,
yang mencerminkan komitmen etika untuk memberikan manfaat bagi masyarakat.
Larangan penggunaan dana TBDSP untuk keperluan internal seperti iklan atau
pelatihan karyawan menunjukkan bahwa fatwa ini benar-benar mengutamakan
kepentingan umum dan memastikan bahwa dana tersebut digunakan untuk tujuan
yang sah secara moral dan etis dalam Islam.

5. Unsur kemudahan (Fleksibilitas dan Adaptabilitas)

Unsur fleksibilitas dalam fatwa ini tampak dari cara DSN-MUI merespons realitas
kontemporer dalam praktik keuangan lIslam, terutama ketika berhadapan dengan
sumber-sumber dana yang tidak sesuai dengan prinsip syariah, seperti pendapatan
bunga atau dana yang status kepemilikannya tidak jelas.

Fatwa ini menunjukkan fleksibilitas dalam pengelolaan dana TBDSP yang
berasal dari transaksi yang tidak syariah, dengan ketentuan bahwa dana tersebut tidak
boleh digunakan untuk kepentingan pribadi atau operasional lembaga keuangan
syariah. Sebaliknya, DSN-MUI menetapkan bahwa dana tersebut harus disalurkan
untuk kepentingan umum seperti pembangunan masjid, bantuan sosial, dan proyek
yang bermanfaat bagi masyarakat. Pendekatan ini menegaskan adaptabilitas fatwa
terhadap perkembangan sosial-ekonomi, di mana berbagai transaksi modern sering
kali melibatkan dana yang mungkin tidak sesuai dengan syariat, namun tetap ada
kebutuhan untuk mengelola dana tersebut dengan benar. Fatwa ini menawarkan
solusi yang fleksibel dan realistis, yaitu dengan mengalokasikan dana yang tidak halal
untuk amal sosial yang Ilebih luas, daripada sekadar melarang atau
menghancurkannya.

DSN-MUI menerapkan kaidah figh "Pada dasarnya, segala bentuk muamalat itu
boleh dilakukan kecuali ada dalil yang mengharamkannya" untuk menegaskan bahwa
inovasi dan adaptasi dalam hukum Islam diperbolehkan selama tidak bertentangan
dengan prinsip syariah. Ini menunjukkan kemudahan dalam penetapan fatwa, di mana
para mufti memberikan ruang bagi inovasi ekonomi dan keuangan dengan tetap
berpegang pada batasan-batasan syariat. Fleksibilitas ini memungkinkan fatwa untuk
terus relevan di tengah perkembangan ekonomi modern, seperti perbankan syariah
dan transaksi keuangan digital, yang sering kali menghadapi situasi baru yang tidak
secara langsung tercantum dalam literatur klasik figh.

Selain itu, adaptabilitas fatwa ini juga tercermin dalam respons terhadap
berbagai tantangan baru, seperti bagaimana DSN-MUI mengatur penggunaan dana
dari pendapatan bunga atau transaksi yang tidak sah. Alih-alih menerapkan
pendekatan yang kaku dengan menghancurkan atau menolak dana tersebut
sepenuhnya, DSN-MUI memberikan solusi yang lebih adaptif, yaitu mendistribusikan
dana tersebut untuk kemaslahatan umum. Ini mencerminkan prinsip syariah yang

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam



(Jurnal limiah Ekonomi Islam)

ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534

Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

@ journal.jiei.aas@gmail.com

berfokus pada kemaslahatan umat (maslahah mursalah), di mana dana yang mungkin
tidak halal untuk dikonsumsi secara pribadi masih dapat bermanfaat bagi masyarakat
luas jika disalurkan untuk proyek-proyek sosial yang sesuai dengan syariat.

Fleksibilitas dalam fatwa ini juga diperkuat dengan prinsip bahwa setiap situasi
darurat atau kebutuhan mendesak dapat menjadi pertimbangan untuk memberikan
kelonggaran tertentu. Dalam konteks fatwa tentang Dana TBDSP, situasi di mana
dana tersebut berasal dari sumber yang tidak sesuai dengan syariat dapat dianggap
sebagai kondisi darurat dalam sistem keuangan modern. Fatwa DSN-MUI
menyesuaikan diri dengan kenyataan bahwa dana semacam itu sering kali tidak dapat
dihindari dalam operasional lembaga keuangan syariah. Dengan menyediakan jalur
alternatif melalui penyaluran dana ke proyek amal dan sosial, fatwa ini
menyeimbangkan antara keperluan adaptasi terhadap perubahan sosial dan tetap
mematuhi prinsip-prinsip dasar hukum Islam.

55

B
A
(&

&

=T o

4

Kesimpulan

Fatwa DSN-MUI tentang Dana TBDSP menerapkan prinsip at-ta'lll bil hikmah dengan
menekankan keadilan, kemanfaatan, dan fleksibilitas. Fatwa ini memastikan bahwa dana
dari sumber tidak syariah dialokasikan untuk kepentingan sosial, menghindari penggunaan
untuk kepentingan pribadi. Keadilan tercermin dalam distribusi dana untuk pembangunan
masjid dan bantuan sosial, sementara kemanfaatan dan fleksibilitas terlihat dalam adaptasi
terhadap perubahan sosial-ekonomi tanpa mengabaikan prinsip syariah. Pendekatan ini
menjaga keseimbangan antara kepatuhan hukum dan kebutuhan kontemporer, menjadikan
fatwa relevan dan responsif terhadap dinamika zaman.

Referensi (Arial, 11 ppt, bold)

(DSN)-MUI, D. S. N. (2018). Fatwa DSN-MUI No. 123/DSN-MUI/Xl/2018 Tentang
Penggunaan Dana yang Tidak Boleh Diakui Sebagai Pendapatan Bagi
Lembaga Keuangan Syariah, Lembaga Bisnis Syariah dan Lembaga
Perekonomian Syariah. Dsnmui.or.ld.

Abi Talib, U. bin "AlT M. (n.d.). Al-Ta’lil bi Al-Hikmah ’inda Al-Usdliyyin wa Asaruhu ft
Al-Figh Al-Islami.

Abu Thalib, U. bin ’Ali M. (2005). Al-Ta’lii bi Al-Hikmah ’inda Al-Ushuliyyin wa
Atsaruh fi Al-Figh Al-Islami. Jami’ah Al-Mulk Khalid.

Aguilika, D. (2023). Etika Bisnis Syariah. CV. Eureka Media Aksara.

Ainur Rifgi, M., & Halil Thahir, A. (2019). Maqasidi Interpretation; Building
Interpretation Paradigm Based on Mashlahah. Millah: Journal of Religious
Studies, 18(2), 335-356. https://doi.org/10.20885/millah.vol18.iss2.art7

Al-‘Arabt, M. (2017). Al-Ta’lil bi Al-Hikmah ’inda Al-Usdliyyin Mustafa Syalabr
Unmdazajan. University Ahmad Dirayah.

Al-‘Azimi, L. M., & Al-‘Azimi, Z. A.-H. Z. (2022). Al-Ta'lil bi Al-Hikmah ’inda Al-Amidi
wa Al-Baidawi. Majallah Abhats, 1(9), 390—-412. https://doi.org/10.52840/1965-
009-001-011

Al-Askar, M. bin A. bin M. (n.d.). Maqgashid Asy-Syari’ah fi Al-Mu’amalat Al-Maliyyah
‘inda Ibn Taimiyyah wa Atsaruha fi Al-Ahkam Al-Fighiyyah wa Al-Nawazil Al-
Maliyyah Al-Mu’ashirah. Universitas Ummul Qura.

Al-Bouthi, M. S. R. (1998). Dhowabith Al-Maslahah fi Al-Syari’ah Al-Islamiyyah.
Muasasah Ar-Risalah Nasiyrun.

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam



| J I E I (Jurnal limiah Ekonomi Islam)
> ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534
d Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

Al-Hakami, A. bin ‘Abbas bin U. (1994). Haqiqah Al-Khilaf fi Al-Ta’lll bi Al-Hikmah wa
Asaruhu fi Al-Figh Al-Islami. Majallah Jami'ah Ummul Qura Li Al-Buhuts Al-
lImiyyah, 7(9), 10-85. http://search.mandumah.com/Record/8937

Al-Syathibi, A. I. (2002). AI-Muwafaqat. Dar al-Kutub Al-limiyah.

Al-Uwwan, M. S. (2014). Al-Ta’lil bi Al-Hikmah: Jawazuhu wa Wuqd’uhu fi Al-
Syarrah wa Al-Figh. Muassasah al-Furgan li al-Turats al- Islami.

al-Zarqga, A. I. M. (1989). Syarh al-Qawa’id al-Fighiyyah. Dar Al-Qalam.

Aldershawi, M. R. (2022). Ara’ Muhammad Mustafa Syalabi fi Mas’alah Al-Ta’lil bi Al-
Hikmah fi Mizan Al-Naqd Al-UsulT. Tevilat, 3(2), 339-362.
https://doi.org/10.53352/tevilat.1211908

Amin, M. (2017). Solusi Hukum Islam (Makharij Fighiyyah) Sebagai Pendorong Arus
BAru Ekonomi Syariah di Indonesia (Kontribusi Fatwa DSN-MUI! dalam
Peraturan Perundang-undangan RI). UIN Maulana Malik Ibrahim Malang.

Amirullah, Islamy, A., & Hamzah. (2022). Moderasi Fikih Muamalah di Indonesia:
Analisis terhadap Paradigma Fatwa Dewan Syariah Nasional. Al-Bayyinah, 6(1),
95-108. https://doi.org/10.35673/al-bayyinah.v6i1.2634

Aninda, H. H. (2022). Pemanfaatan Pendapatan Non Halal Sebagai Sumber
Pendanaan CSR Pada Perbankan Syariah Di Indonesia. SALIMIYA: Jurnal
Studi llmu Keagamaan Islam, 3(3), 46—47.

Ar-Raisuni, A. (2015). Al-Dzari’ah ila MAqashid Al-Syari’ah. Dar Al-Kalimah li Al-
Nashr wa Tauzi'.

Ariswanto, D. (2021). Analisis Fatwa DSN Nomor 123/DSN-MUI/XI/2018 tentang
Dana TBDSP dalam Perspektif Sosiologi Hukum. SAUJANA : Jurnal Perbankan
Syariah Dan Ekonomi Syariah, 3(01), 1-19.
https://doi.org/10.59636/saujana.v3i01.29

Ariswanto, D. (2023). Studi Komparatif Konsepsi Dana Non-halal dan Dana TBDSP
dalam Perspektif Politik Ekonomi Islam. El-Faqih: Jurnal Pemikiran Dan Hukum
Islam, 9(1), 57-71.

Asni, F. (2021). The Role of Mura’ah al-Khilaf Epistemology in the Standardisation of
Fatwa: An Analysis at the Perlis State Mufti Department. International Journal of
Academic Research in Business and Social Sciences, 11(10), 144-156.
https://doi.org/10.6007/ijarbss/v11-i10/11070

Ernawati. (2020). Pendapatan Non Halal Sebagai Sumber Dana Kebajikan Pada
Bank Umum Syariah. JDEB: Jurnal Dinamika Ekonomi Dan Bisnis, 17(01), 65—
74.

Hanbal, A. bin. (2007). Al-Musnad. Darul Hadits.

Kultum, Z., & Hannan, T. (2020). I'tibar Al-Mazan baina Al-Qiyas Al-Usalr wa Al-Ta’lil
bi Al-Hikmah fi Al-Furd’ Al-Fiqghiyyah. University of Laghouat — University Amar
Telidji.

Maryati, T., Subhi Apriantoro, M., & Imam Hambali, A. (2022). Ta’zir and Ta'widh as
Approach Strategies to Overcome Customer Moral Hazard. URECOL:
University Research Collogium, 85-95.

Muhimmah, U. U., Primadona, F., Baizuri, A., Tinggi, S., Syariah, |., Ulama, N.,
Tangerang, N., & Syariah, E. (2022). Konstruksi Pemikiran Ekonomi Syariah
KH. Ma'ruf Amin. Hikamuna: Jurnal Pengkajian Hukum Islam, 7(1), 392—406.
https://doi.org/10.15575/Hikamuna.v3i2.19346

Munr, A. M. bilal. (n.d.). Ta'll Al-Ahkam bi Al-Hikmah.

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam



| J I E I (Jurnal limiah Ekonomi Islam)
> ISSN: 2477-6157; E-ISSN 2579-6534
d Lembaga Penelitian dan Pengabdian Masyarakat (LPPM)
Institut Teknologi Bisnis AAS Indonesia

@ journal.jiei.aas@gmail.com

https://doi.org/10.52981/jfsl.v9i1.2247

Musyarrofah. (2023). Konsep Hybrid Contract dalam Fatwa Dewan Syari'ah
Nasional MUI Perspektif Fikih. Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum Islam, 7(1),
14-24. https://doi.org/10.35316/istidlal.v7i1.482

Nasional-MUI, D. S. (2018). Fatwa DSN-MUI No. 123/DSN-MUI/X1/2018 Tentang
Penggunaan Dana yang Tidak Boleh Diakui Sebagai Pendapatan Bagi
Lembaga Keuangan Syariah, Lembaga Bisnis Syariah dan Lembaga
Perekonomian Syariah. Dsnmui.or.Id, 021, 1-8.
https://drive.google.com/file/d/1ueeutdQGmvFEVYLADqySzeBx_cs2dkde/view

Nasrulloh. (2014). Tajdid Figh dari Konservatif Tekstual Menuju Figh Progresif
Kontekstual. De Jure: Jurnal Syariah Dan Hukum, 6(1), 20-32.
http://www.facebook.com/note.php?note _id=19987790

Qal’ah Ji, M. R. (1999). al-Mu’amalat al-Maliyah al-Mu’ashirah fi Dhau’ alFigh wa al-
Syari’ah. Dar al-Nafa’is.

Rahmadi, R., Syahbudin, A., & Barni, M. (2023). Tafsir Ayat Wasathiyyah Dalam Al-
Qur'an Dan Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama Di Indonesia.
Jurnal lImiah lImu Ushuluddin, 22(1), 1-16.
https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i1.8572

Rahmi, N., Aseri, A. F., Anshary, A. H., Monady, H., & Badrian, B. (2024).
Methodological Procedure for Determining the Fatwa of the National Sharia
Council (DSN) Indonesian Ulama Majelis (MUI) Concerning Islamic Economics
and Finance. Al Qalam: Jurnal lImiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 18(4),
2920. https://doi.org/10.35931/aq.v18i4.3544

Suleiman, H. (2022). Figh Al-Ma’Alat: an Analysis of Its Origin, Subsidiary and
Application. Malaysian Journal of Syariah and Law, 10(2), 26-37.
https://doi.org/10.33102/mjsl.vol10n02.368

Syalabl, M. M. (1981). Ta’lii Al-Ahkam ’Ird wa Tahlil |i Tariqah Al-Ta’lil wa
Tatawwuratiha fi 'Usdr Al-ljtihad wa Al-Taqlid. Dar Al-Nahdah Al-’Arabiyyah.

Taqyanto, A., & Zahara, F. (2022). Hukum Penggunaan Dana TBDSP Untuk
Pembiayaan Operasional Bank Syariah dalam Perspektif Fatwa MUI No.
123/DSN-MUI/XI/2018 (Studi Kasus Bank Sumut Syariah KCP Marelan Raya).
JAP: Jurnal Akuntansi Dan Pajak, 23(2), 1-6.

Tazkia. (2021). Buku Ajar Prinsip & Etika Bisnis Islam: Berbisnis Sesuai Panduan
Syariah. Institut TAzkia.

Thahir, A. H. (2018). Polarisasi Moderatisme Islam; Tinjauan Magashid Syariah. An-
Nuha : Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya Dan Sosial, 5(2), 189-207.
http://ejournal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/view/270%O0Ahttp://ejou
rnal.staimadiun.ac.id/index.php/annuha/article/download/270/pdf

Uwair, N. A.-D., & Khalid, Y. (2020). Al-Ta’lil bi Al- Hikmah wa ASaruhu fr Al-Fura’ Al-
Fighiyyah. Faculty of Humanities Science and Social.

Zalbeh, A.-Tayyib. (2023). Al-Ta’lll bi Al-Hikmah ‘inda Al-imam Marwan bin ‘All Al-
Bant (440H) min Khalal Kitabihi “Tafsir Al-Muwatta.” Majallah Al-lhya’, 23(32),
205-224.

Vol. 11 No. 3 (2025): (JIEI) Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam



